
REVISTA 
ESTUDOS 
TRANSVIADES

2023
V. 4
N. 9

ISSN 2764-8133 p. 18

OKARA YBY



okarayby@gmail.com

Okara Yby (elu/ela) - Indígena em retomada para o povo

potyguara (PB), pessoa kontrabynárya, psicólogue (UFF).

Pesquisa de forma autônoma expressões de gênero,

corporalidade, sexualidade, afeto e relações dos povos

originários. É proponente do (per)curso "Transcestralidade

Indígena" na plataforma Brava (online)

REVISTA 
ESTUDOS 
TRANSVIADES

2023
V. 4
N. 9

ISSN 2764-8133 p. 19p. 19

Okara Yby

  TRANSMASCULINIDADES    E   NÂO-BINARIEDADES    EM    PERSPECTIVAS      ORIGINÀRIAS

  DOSSIÊ



TRANSCESTRALIDADE INDÍGENA
Okara Yby

Dedico este escrito à Amanda Iauara Kaeté, 

nossa querida travesty tupy

que se encantou

Aíúbeté

O texto a seguir foi redigido a partir da transcrição da live

realizada junto à Revista Estudos Transviades em julho de

2023, com o tema “Transcestralidade Indígena”:

As principais referências que tenho utilizado para esse

tema são o texto Colonialidade e Gênero (2020) da Maria

Lugones [1] (com enfoque no conceito de Colonialidade do

Gênero [2]), o livro “A invenção das Mulheres” (2021) da

Oyèrónkẹ́ Oyěwùmí [3] e o livro “Existe Índio Gay?” (2019)

do Estevão Fernandes [4]. Gostaria de ressaltar a capa

desse último livro. É uma pintura com figuras demoníacas,

no meio do caos, que na verdade é uma representação dos

povos indígenas, das suas práticas sexuais e seus modos

de vida, pelo olhar do colonizador. Outra escritora que

gosto e que Lugones cita no seu texto é a Paula Gunn

Allen [5]. Ela é uma ind igena norte-americana, que escreveu

o livro “The Sacred Hoop” (1992), onde fala um pouco de

gêneros, sexualidades e organizações sociais dos povos

indígenas da América do Norte. E também tenho como

referência as existências de Tybyra e Çacoaeimbeguira.

REVISTA 
ESTUDOS 
TRANSVIADES

2023
V. 4
N. 9

ISSN 2764-8133 p. 20p. 20

https://www.nataldasantigas.com.br/blog/os-tibira-e-as-cacoaeimbeguira


A Colonialidade do Gênero é esse conceito que a Maria

Lugones vai desenvolver a partir do Aníbal Quijano [6], um

sociólogo que desenvolve os conceitos de Colonialidade

do Poder e Colonialidade do Saber, que seriam as

repercussões da colonização e organizadores do mundo

moderno. A forma como o poder se organizou desde o

período colonial, o capitalismo decorrente disso, a forma

como a economia funciona, tem relações com a

colonialidade do poder. A colonialidade do saber, que

existe entrelaçada com a colonialidade do poder, seria o

processo de controle dos saberes que vem da colonização,

em que o saber eurocêntrico prevalece e os demais são

rejeitados, até exterminados. E não apenas os saberes

originários vão sendo exterminados, mas como os saberes

brancos vão sendo impostos a esses povos. Bem, a Maria

Lugones dá uma puxada de orelha no Quijano, que no seu

trabalho mostrac como o poder, o trabalho, o saber são

moldados pela colonialidade, mas ignora que as noções de

sexo biológico e gênero, não? Lugones defende que tudo o

que a  gente  entende  como  gênero,  sexo,  sexualidade  é

interferido e moldado pela colonialidade. Essa ideia de que

todos os humanos têm uma noção de macho e fêmea,

corpos femininos e masculinos, homem e mulher, em todos

os períodos históricos, é uma produção colonial, que ela

chama de sistema de gênero moderno/colonial.

REVISTA 
ESTUDOS 
TRANSVIADES

2023
V. 4
N. 9

ISSN 2764-8133 p. 21p. 21

  TRANSMASCULINIDADES    E   NÂO-BINARIEDADES    EM    PERSPECTIVAS      ORIGINÀRIAS

  DOSSIÊ



Nessa discussão também é importante lembrar que existe

uma diferença entre o binarismo de gênero e o dualismo.

Podem existir referências femininas ou masculinas, yin/yang

[7], polaridades, mas isso não necessariamente quer dizer

que existam papéis sociais fixos, intransponíveis, para as

pessoas, né? Isso é algo que a Rita Segato [8] aborda no

texto “Gênero e colonialidade: em busca de chaves de

leitura e de um vocabulário estratégico descolonial” (2012),

mas como ainda não me aprofundei nele, não falarei tanto

sobre isso hoje.

Seguindo, Oyèrónkẹ́ nos apresenta várias dimensões de

como a colonização européia (inglesa) criou o gênero

dentro do povo dela. Ela fala pra gente como que a

sociedade yorubá [9] não tinha demarcação de gênero,

porém, hoje em dia o pessoal do território dela é bastante

generificado e acredita que sempre foi assim. Como que

isso acontece? Uma das formas é pela linguagem,

ensinando  o  inglês,  para um povo que não tinha nenhuma

demarcação de gênero na sua língua. Também reorganizam

toda a sociedade, o trabalho, a educação, por sexo

biológico, o que antes não acontecia. A colonização recria

tradições e a gente esquece quem a gente já foi. 

REVISTA 
ESTUDOS 
TRANSVIADES

2023
V. 4
N. 9

ISSN 2764-8133 p. 22p. 22



Uma discussão que se aproxima disso é o que tem

acontecido em alguns terreiros de candomblé [10], por

exemplo, em que se fala sobre reafricanização. Nesses

espaços, fica a pergunta “o que é a tradição?”, a tradição é

aquilo que foi tirado dos mais velhos e nem eles

conheceram, ou é o que os mais velhos conhecem mas já

passou por alterações coloniais? Infelizmente, os nossos

mais velhos já esqueceram muitas coisas. Vamos reivindicar

aquilo que tem sido passado nas últimas décadas ou o que

era passado antes dessas décadas? Oyèrónkẹ́ diz que hoje

em dia existem vários iorubá que estudam a sua própria

sociedade e defendem que o gênero e o patriarcalismo

sempre esteve lá. Ela faz frente a isso no trabalho dela. 

Voltando às traduções coloniais da língua: o povo dela tem

palavras para falar do corpo que é capaz de gestar e do

corpo que não gesta. Essas seriam características

puramente reprodutivas. A palavra que se usa pra quem

gesta é obìnrin e a palavra para quem não gesta é okunrin.

Ela  chama  isso  de  “distinção  necessária  sem  diferença

social”,  pois  é  uma  forma  de  dizer  aquilo  que um corpo

pode fazer reprodutivamente, mas não existe nenhuma

relação disso com dizer que porque esse corpo gesta, ele

será um corpo feminino, mãe, esposa, heterossexual. A

capacidade reprodutiva e corporalidade não lhe atribui

função social. Assim, é possível falar de corporalidade sem

você atribuir gênero.

REVISTA 
ESTUDOS 
TRANSVIADES

2023
V. 4
N. 9

ISSN 2764-8133 p. 23p. 23

  TRANSMASCULINIDADES    E   NÂO-BINARIEDADES    EM    PERSPECTIVAS      ORIGINÀRIAS

  DOSSIÊ



Isso me lembra a discussão ao redor do IBGE (Instituto

Brasileiro de Geografia e Estatística), que não colocou a

categoria “gênero” e, sim, “sexo” nesse último Censo [11].

Disseram que se tirar a categoria “sexo” vão estar

“apagando a realidade do sexo biológico feminino”. Mas os

termos “mulher cis”, “transmasculino”, “pessoa não-binária

com útero” falam diretamente das necessidades de um

corpo, só não impõem a mulheridade e a feminilidade ao

corpo com útero, vulva etc Me parece que o incômodo

mesmo é com o dissolvimento da categoria colonial de

“fêmea” e “mulher”.

Outro tema importante é das pessoas intersexo, que está

presente no texto de Lugones. Existe essa premissa de um

binário absoluto dos corpos, macho e fêmea, e isso escoa

para as pessoas intersexo de forma muito preocupante.

Existem mais de 45 estados intersexo conhecidos, e

mesmo assim bebês e crianças intersexo são  submetidas a

várias cirurgias de caráter estético, que não têm como

finalidade a promoção de saúde física, com a justificativa de

que o desenvolvimento social e psicológico vai ser mais

saudável, pois essa pessoa será “normal”, adequada. As

equipes de saúde até orientam os pais a não contar pros

filhos que nasceram intersexo, para não correr o risco de

“atrapalhar o seu desenvolvimento saudável”. 

REVISTA 
ESTUDOS 
TRANSVIADES

2023
V. 4
N. 9

ISSN 2764-8133 p. 24p. 24



Isso tudo é uma violência brutal. Nada disso é sobre saúde,

é sobre controle, monitoração, limitação de imaginários. Se

sabemos que essas pessoas existem, isso não só

desestabiliza o binário absoluto de macho/fêmea, mas

também a ideia de que as pessoas vão naturalmente se

desenvolver de forma “feminina” ou “masculina” em função

de sua corporalidade. Como uma pessoa intersexo vai se

desenvolver? Ninguém sabe (que bom).

Também acho relevante refletirmos sobre a diferença no

trato de cirurgias estéticas para pessoas cisgêneras ou

endossexo [12]. Quando mulheres cis decidem botar

silicone, ou quando homens cis decidem reduzi a mama

(mamoplastia [13]), ninguém vai querer saber se a pessoa

vai se arrepender depois, não demandam laudo médico e

psicológico. Não vamos encontrar “ativistas” dizendo que

estão “desrespeitando a realidade do corpo”, ou que é uma

brutalidade remover “um órgão saudável, né?”. Não

dizendo que a busca por essas cirurgias não podem estar

associadas ao capitalismo, aos padrões de gênero, mas a

forma como cada população é tratada difere muito.

Avançando, no livro “Existe índio gay?” (2017), Fernandes

apresenta uma série de relatos, de jesuítas e demais

colonizadores, sobre as práticas sexuais dos povos

indígenas, práticas que, inevitavelmente, também falam de

gênero. 

REVISTA 
ESTUDOS 
TRANSVIADES

2023
V. 4
N. 9

ISSN 2764-8133 p. 25p. 25

  TRANSMASCULINIDADES    E   NÂO-BINARIEDADES    EM    PERSPECTIVAS      ORIGINÀRIAS

  DOSSIÊ



Vamos percebendo por esses relatos que existia uma baixa

monitoração de condutas sexuais, corporais e de gênero

em vários casos (não posso afirmar que era assim em

todos os povos, afinal, eram muitos). O livro cita uma carta

com relatos do que estava sendo visto em Abya Yala [14],

dizendo que tinha “todo tipo de pecado contra natureza” e

que:

REVISTA 
ESTUDOS 
TRANSVIADES

2023
V. 4
N. 9

ISSN 2764-8133 p. 26p. 26

"nessa terra é muito comum que tenham mulheres usam armas,

bem como todas as coisas que são ofício de homens, e tem

outras mulheres com quem elas são casadas. Ele diz que a

maior injúria, maior ofensa que você pode fazer é chamá-las de

mulheres. Se você fizer isso, tem chance delas te darem

flechadas. 

Índias há que não conhecem homem algum de nenhuma

qualidade, nem o consentirão ainda que por isso as matem.

Estas deixam todo o exercício de mulheres e imitam os homens

e seguem seus ofícios, como se não fossem fêmeas.  Trazem

os cabelos cortados da mesma maneira que os machos e vão

à guerra com seus arcos e flechas e à caça perseverando

sempre na companhia dos homens, e cada uma tem mulher

que a serve, como quem diz que é casada e assim se

comunicam e conversam como marido e mulher."

(FERNANDES, 2019, p.29-30)

É importante pontuar que essas são as interpretações

pessoais dos colonizadores, não são as palavras usadas

pelos povos descritos. Reforço também que além das

práticas sexuais (e de gênero), os colonos tinham grandes

questões com a forma como as relações eram vividas, que

estavam fora da moral cristã, e dos padrões da família

ocidental monogâmica.



No artigo “Monogamia e (anti)colonialidade: uma artesania

narrativa indigena” (2021), escrito por Geni Núñez [15] e

alguns outros autores vemos como a imposição das

condutas sexuais e relacionais dos colonizadores era

fundamental para a “civilização” dos povos indígenas. Logo,

podemos assumir que o controle das sexualidades,

corporalidades, expressões e relações originárias sofreu

grande ataque no processo de colonização. Por isso, não

podemos fazer como Quijano e achar que todas essas

dimensões estão intocadas pela colonialidade. 

Um ponto que eu gostaria de trazer sobre a ideia de

“transcestralidade” [16] é essa junção de “trans” com

“ancestralidade” fala de uma busca por algo que nos

orienta, que é uma referência, que abre o caminho, não

necessariamente quer dizer que a gente precisa olhar para

trás e chamar tudo de trans, ou usar qualquer outro

conceito  que  a  gente  conhece hoje. Não vou atropelar as

nomeações de um povo e dizer “nossa, essa pessoa aqui

era muito não-binária” [17]. Se a gente não sabe, deixa

estar. O que não quer dizer que essas existências não

podem ocupar nossos imaginários e nos ajudar a criar

mundos. Ao saber que isso já existiu e ainda existe,

significa que o que chamamos transgeneridade, de não-

binaridade tem proximidade com existências de diferentes

tempos, não é uma produção “pós-moderna” e antes “tudo

era cis”. 

REVISTA 
ESTUDOS 
TRANSVIADES

2023
V. 4
N. 9

ISSN 2764-8133 p. 27p. 27

  TRANSMASCULINIDADES    E   NÂO-BINARIEDADES    EM    PERSPECTIVAS      ORIGINÀRIAS

  DOSSIÊ



Gosto da elaboração de Angie Barbosa [18] sobre o termo

transcestralidade:

REVISTA 
ESTUDOS 
TRANSVIADES

2023
V. 4
N. 9

ISSN 2764-8133 p. 28p. 28

"A ancestralidade é um tipo de relação com o tempo. Ter uma

ancestralidade significa — mais do que pertença a uma família

ou grupo — o reconhecimento de que os modos de vida de

uma comunidade ao longo de toda a sua história possibilitaram

e informaram os modos de vida do tempo presente, que

conhecimento, histórias, e modos de relação com o mundo e

as pessoas são aprendidos com aqueles que vieram antes de

nós.

A reverência e respeito pela ancestralidade é a confirmação

dos modos de vida de nossos ancestrais, a aderência e

reconhecimento das estratégias, conhecimentos e estruturas

morais que desenvolveram para sobreviver até aqui; e o

compromisso de dar continuidade a este legado.

Mas como pensar, nessa chave, a ancestralidade das histórias

frequentemente descontínuas, interrompidas e apagadas de

pessoas trans e travestis?" (BARBOSA, 2022, sp)

Quando falamos em uma “transcestralidade indígena”,

assim como tantas outras dimensões da vida originária,

encontramos muitas descontinuidades, interrompimentos e

apagamentos. Busco, ao menos, organizar algumas pistas...

Conheci o termo Çacoaeimbeguira, em Tupi [19]

(lembrando que existem várias línguas indígenas, não só o

Tupi), e significa algo como “muito másculo” e podia ser

usado para corpos com vulva e que eram pessoas que

exerciam algo no campo da masculinidade. 

https://www.nataldasantigas.com.br/blog/os-tibira-e-as-cacoaeimbeguira


E temos também Tybyra, que normalmente é divulgade

como “o primeiro homossexual do Brasil”, só que para mim

tá tudo errado nessa frase. Primeiro que é um ser que não é

do Brasil, mas de tudo que isso aqui era antes de ser Brasil

(Abya Yala). E definitivamente elu não foi a primeira pessoa

a ser assim. E, por fim, ninguém disse que era um homem

homossexual. Nos registros está escrito que era uma

pessoa com pênis, de aparência muito feminina e que fazia

sexo anal. A palavra tybyra, usada mais como um apelido,

não é nome próprio, vem de uma palavra do tupi que

significava “bunda”. E, falando em nossas histórias

explodidas, Tybyra, por ser quem era, foi explodide na boca

de um canhão, pelos colonizadores. Indico o livro do Juão

Nyn [20], ”TYBYRA : Uma Tragédia Indígena Brasileira”

[21], uma peça feita em cima dessa história.

Para finalizar as referências, tem a Paula Gunn-Allen, que

acessei por meio do texto de Maria Lugones. Em um

momento, ela fala sobre o povo yuma, que se utilizava dos

sonhos  para  designar  gênero.  A  função  de  uma pessoa

dentro de um povo era atribuída a partir do que ela

sonhava. Se a pessoa sonhasse com armas, por exemplo,

funções “masculinas” lhe seriam atribuídas. Me pergunto,

no entanto, se isso seria uma atribuição de gênero e não

apenas de função social… Talvez chamar certas funções

de masculinas já seja uma tradução colonial.

REVISTA 
ESTUDOS 
TRANSVIADES

2023
V. 4
N. 9

ISSN 2764-8133 p. 29p. 29

  TRANSMASCULINIDADES    E   NÂO-BINARIEDADES    EM    PERSPECTIVAS      ORIGINÀRIAS

  DOSSIÊ

https://www.amazon.com.br/s/ref=dp_byline_sr_ebooks_1?ie=UTF8&field-author=Ju%C3%A3o++Nyn&text=Ju%C3%A3o++Nyn&sort=relevancerank&search-alias=digital-text
https://www.amazon.com.br/s/ref=dp_byline_sr_ebooks_1?ie=UTF8&field-author=Ju%C3%A3o++Nyn&text=Ju%C3%A3o++Nyn&sort=relevancerank&search-alias=digital-text


Me interessa muito trazer a dimensão dos sonhos e da

espiritualidade, porque é comum que aquilo que não é

“biologia” ou “racional” seja descartado como algo falso,

sendo que isso faz parte da cosmoperceção dos povos

originários, é parte da nossa realidade. Tem uma premissa

transfóbica, de que “gênero não é um sentimento”. Mas

como assim não é um sentimento? Não sentimos o que

queremos ser, fazer, com nossos corpos e vidas? A

Oyèrónkẹ́ usa o termo “bio-lógica” para descrever como o

Ocidente opera. O sentido da visão é privilegiado e as

interpretações do que pode ser um corpo vêm a partir do

que é visto - por isso ela diz que os Ocidentais têm

“cosmovisão”. Já outros povos têm uma

“cosmopercepção”, pois privilegiam diferentes sentidos, os

sonhos, o espírito, sentimentos etc. Por isso, tudo aquilo

que não está dentro da bio-lógica, em contextos

ocidentalizados, se torna fantasioso, irrelevante, menor, que

não é a realidade,  não  é  produtivo,  não  é  conhecimento.

É mais uma face da colonialidade do saber e é um

epistemicídio.

Gostaria de compartilhar que algumas percepções bem

importantes sobre mim mesme tiveram seus princípios nos

terreiros de umbanda, principalmente a partir de consultas

de preto velho e caboclo. Uma vez eu estava sofrendo

bastante com um término, queria um jeito de reduzir a

fossa. E eu sei que com preto velho não se fala de amor,

mas eu estava em desespero. 

É mais uma face da colonialidade do saber e é um

epistemicídio.

REVISTA 
ESTUDOS 
TRANSVIADES

2023
V. 4
N. 9

ISSN 2764-8133 p. 30p. 30



Gostaria de compartilhar que algumas percepções bem

importantes sobre mim mesme tiveram seus princípios nos

terreiros de umbanda, principalmente a partir de consultas

de preto velho e caboclo. Uma vez eu estava sofrendo

bastante com um término, queria um jeito de reduzir a

fossa. E eu sei que com preto velho não se fala de amor,

mas eu estava em desespero. E aí o preto velho começou a

falar “tá bom, tá bom… mas você não gosta dos dois

não?”. E eu fiquei, tipo, “cara, de onde veio esse assunto?

Tô aqui sofrendo por causa de mulher e você tá me

perguntando se eu não gosto de homem também?”. Fiquei

sem entender, mas acabou que um tempo depois essa

pessoa do término mesmo se entendeu transmasculine e

comecei a ter contato com outras pessoas transmasculinas,

o que me levou a reavaliar meus interesses afetivo-sexuais

(até o momento eu me entendia lésbica). E aí vi que tinha

algo mesmo que eu não sabia sobre mim, que existia um

tipo de masculinidade, que não era cis, com quem eu

poderia ser feliz também. Também ouvi de um caboclo que

meu espírito era dividido ao meio, metade feminino e

metade masculino. Me pareceu natural, algo que já sabia,

mas não fiz nada com isso. Alguns anos depois eu comecei

a ouvir falar em não-binaridade, na comunidade dois-

espíritos [22] e todo esse histórico dos povos originários

que trouxe pra vocês. Pra mim, esse lugar do ambíguo, do

não saber, da fluidez, dos sonhos, todos eles me provocam

a pensar o gênero, mais especificamente, a desistência do

gênero, e do binário. Essa é a minha retomada.

REVISTA 
ESTUDOS 
TRANSVIADES

2023
V. 4
N. 9

ISSN 2764-8133 p. 31p. 31

  TRANSMASCULINIDADES    E   NÂO-BINARIEDADES    EM    PERSPECTIVAS      ORIGINÀRIAS

  DOSSIÊ



“Naquela aldeia mora
uma cabocla

Dizem que é homem,
mas ela é mulher

Ela é cabocla Ita [23]
da pena cinzenta
Mora na aldeia de

Tapinaré”
(ponto do Catimbó-Jurema e da Umbanda)

REVISTA 
ESTUDOS 
TRANSVIADES

2023
V. 4
N. 9

ISSN 2764-8133 p. 32p. 32



“Indivíduos dois-
espíritos e pessoas não-

binárias não-brancas
E pessoas trans 

Não estão rompendo
com papéis sociais ou 

Normas de gênero
Nós estamos apenas

praticando 
Nossa memória ancestral

E nossas antigas
compreensões culturais

[24]”
(Two-Spirit Anthem - Bobby Sanchéz)

REVISTA 
ESTUDOS 
TRANSVIADES

2023
V. 4
N. 9

ISSN 2764-8133 p. 33p. 33

  TRANSMASCULINIDADES    E   NÂO-BINARIEDADES    EM    PERSPECTIVAS      ORIGINÀRIAS

  DOSSIÊ



NOTAS

[1] Maria Lugones foi uma socióloga, professora, feminista e ativista argentina,

radicada nos Estados Unidos. Era professora de literatura comparada e estudos

femininos da Universidade de Binghamton, em Nova Iorque. 

[2] Colonialidade do Gênero é um conceito que foi criado pela socióloga Maria

Lugones, buscando explicar o papel que o colonialismo europeu exerceu na

imposição das estruturas de gênero colonial europeia para os povos indígenas das

Américas.

[3] Oyèrónkẹ́ Oyěwùmí é uma pesquisadora oxunista nigeriana e professora

associada de sociologia na Universidade Stony Brook. frequentou a Universidade

de Ibadan e a Universidade da Califórnia em Berkeley. A autora estabelece duras

críticas ao feminismo.

[4] Estevão Fernandes possui graduação em Ciências Sociais pela Universidade de

Brasília (2002), mestrado em Antropologia pela Universidade de Brasília (2005) e

Doutorado em Ciências Sociais (Estudos Comparados sobre as Américas) pela

Universidade de Brasília (2015). Dedicou-se ao estudo da homossexualidade nos

povo indígenas das Américas, com enfoque no Brasil.

[5] Paula Gunn Allen foi uma poetisa, crítica literária, ativista, professora e

romancista que nasceu no México e viveu, por um tempo, na Califórnia (EUA).

[6] Aníbal Quijano foi um sociólogo e pensador humanista peruano.

[7] Yin e Yang são conceitos do taoismo que expõem a dualidade de tudo que

existe no universo. Descrevem as duas forças fundamentais opostas e

complementares que se encontram em todas as coisas: o yin é o princípio da noite,

Lua, a passividade, absorção. O yang é o princípio do Sol, dia, a luz e atividade.

[8] Rita Segato é antropóloga feminista e escritora argentina residente entre Brasília

e Tilcara. É especialmente conhecida por suas investigações sobre questões de

gênero nos povos indígenas e comunidades latino-americanas, sobre violência de

gênero e as relações entre gênero, racismo e colonialidade.

[9] O yorùbá ou iorubá é um dos mais de 250 idiomas falados na Nigéria e em

alguns outros países da África Ocidental. 

REVISTA 
ESTUDOS 
TRANSVIADES

2023
V. 4
N. 9

ISSN 2764-8133 p. 34p. 34

https://en.wikipedia.org/wiki/European_colonialism
https://pt.wikipedia.org/wiki/Feminismo
https://pt.wikipedia.org/wiki/Bras%C3%ADlia
https://pt.wikipedia.org/wiki/Tilcara
https://pt.wikipedia.org/wiki/G%C3%A9nero_(ci%C3%AAncias_sociais)
https://pt.wikipedia.org/wiki/Viol%C3%AAncia_de_g%C3%AAnero
https://pt.wikipedia.org/wiki/Viol%C3%AAncia_de_g%C3%AAnero


REVISTA 
ESTUDOS 
TRANSVIADES

2023
V. 4
N. 9

ISSN 2764-8133 p. 35p. 35

[10] O Candomblé é uma religião de matriz africana que cultua os orixás. O termo

candomblé vem da junção das palavras quimbundo candombe (dança com

atabaques) + iorubá ilê (casa), que significa casa da dança com atabaques.

[11] O censo ou recenseamento demográfico é um estudo estatístico referente a

uma população que possibilita o recolhimento de várias informações, tais como o

número de homens, mulheres, crianças e idosos, onde e como vivem as pessoas.

Esse estudo é realizado, normalmente, de dez em dez anos, na maioria dos países.

[12] Endosexo são todas pessoas que possuem características sexuais que se

encaixam nas típicas noções binárias de corpos masculinos e femininos. Todas

pessoas que não são intersexo.

[13] Mamoplastia é a cirurgia plástica feita nas mamas humanas, podendo ser de

aumento, quando acrescenta-se materiais como o silicone, ou de redução, quando

o médico retira parte do tecido mamário para reduzir seu volume.

[14] Abya Yala, da língua do povo Kuna, significa terra madura, terra viva ou terra

em florescimento e é era usada para denominar, aproximadamente, o território das

Américas. O termo vem sendo difundido pelos povos originários como forma de

resistência à heteronomeação colonial “Brasil”.

[15] Geni Núñez é doutora no Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar em

Ciências Humanas (UFSC), mestre em Psicologia Social (UFSC) e psicóloga pela

mesma universidade. É ativista indígena guarani, co-assistente da Comissão

Guarani Yvyrupa e membro da Comissão de Direitos Humanos (CDH) do

Conselho Federal de Psicologia (CFP). É autora dos livros “Descolonizando afetos:

experimentações sobre outras formas de amar”, pela editora Planeta de Livros

(2023) e do livro infantil “Jaxy Jatere, o saci guarani”, pela editora Harper Collins/

Harper Kids (2023).

[16] Conceito desenvolvido por Renata Carvalho, travesti, atriz, dramaturga e

diretora teatral brasileira. A atriz descreve-se também como transpóloga, uma

combinação dos termos trans e antropóloga devido ao seu amplo trabalho de

investigação sobre experiências e corpos trans e a sua formação em Ciências

Sociais.

[17] Não-binariedade ou identidade não binária é um termo que pretende nomear

as identidades de gênero que não são estritamente masculinas ou femininas,

estando portanto fora do binário de gênero (Mulher ou homem) e da

cisnormatividade.

  TRANSMASCULINIDADES    E   NÂO-BINARIEDADES    EM    PERSPECTIVAS      ORIGINÀRIAS

  DOSSIÊ

https://pt.wikipedia.org/wiki/Atriz
https://pt.wikipedia.org/wiki/Dramaturgia
https://pt.wikipedia.org/wiki/Diretora_teatral
https://pt.wikipedia.org/wiki/Transg%C3%AAnero
https://pt.wikipedia.org/wiki/Antropologia


REVISTA 
ESTUDOS 
TRANSVIADES

2023
V. 4
N. 9

ISSN 2764-8133 p. 36p. 36

[18] Angie Barbosa é travesti, artista visual, integrante da coletiva wonder de teatro.

Se dedica de modo autônomo aos estudos feministas e aos estudos queer/trans e

busca realizar iniciativas de educação popular sobre gênero e sexualidade para

pessoas trans.

[19]  Língua indígena do tronco linguístico tupi-guarani.

[20] Juão Nyn é multiartista, atua na performance, no teatro, no cinema e na música.

Potyguar(a), 31 anos, militante do movimento Indígena do RN pela APIRN,

integrante do Coletivo Estopô Balaio de Criação, Memória e Narrativa, da Cia. de

Arte Teatro Interrompido e vocalista/compositor da banda Androide Sem Par.

[21] Prese à boca de um Canhão, prestes a ser executade por sodomia por

soldados franceses, Tybyra, indígena Tupinambá, relembra a própria vida e propaga

suas últimas palavras como se, depois de relâmpagos, o som dos trovões saísse de

sua boca. 

[22] Two Spirit é um movimento surgido nos Estados Unidos e Canadá desde

meados dos anos 1980, que busca recuperar o papel sagrado que os indígenas

cujas sexualidades e identidades de gênero operam fora do modelo hegemônico

em suas culturas. "As posições two-spirit trazem, em sua raiz, uma forte crítica ao

processo de colonização, pois partem do argumento de que tal papel sagrado teria

sido esquecido pelos indígenas devido ao avanço da moral branca, europeia, cristã

e heterossexual imposta àqueles povos ao longo da história" (FERNANDES, 2019,

p.177)

[23] Itá significa “pedra” em tupi antigo.

[24] Livre tradução do inglês.



REFERÊNCIAS
BIBLIOGRÁFICAS:
BARBOSA, Angie. Transcestralidades: trauma,

violência e futuro fora do parentesco. Ruído

Manifesto. 2022. Disponível em:

https://ruidomanifesto.org/transcestralidades-

trauma-violencia-e-futuro-fora-do-parentesco-

por-angie-barbosa/. Último acesso: 16 de Dez

de 2023: 

LUGONES, Maria. Colonialidade e gênero. In:

HOLLANDA, Heloisa Buarque de (org.).

Pensamento feminista hoje: perspectivas

decoloniais. Rio de Janeiro: Bazar: 2020. p.

52-83.

NÚÑEZ, Geni. OLIVEIRA, João. LAGO, Mara.

Monogamia e (anti)colonialidade: uma

artesania narrativa indígena. Revista Teoria e

Cultura. v. 16 n. 3: Dossiê Afetos, políticas e

sexualidades não-monogâmicas. 2021.

OYĚWÙMÍ, Oyèrónkẹ. A invenção das

mulheres: construindo um sentido africano

para os discursos ocidentais de gênero.

tradução wanderson flor do nascimento.–1.

ed.– Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2021.

FERNANDES, Estevão R. “Existe índio gay?”: a

colonização das sexualidades indígenas no

Brasil. Curitiba: Editora Prismas, 2019.

GUNN-ALLEN, Paula. The Sacred Hoop:

Recovering the Feminine in American Indian

Traditions. Beacon Press. 2021.

SEGATO, Rita. Gênero e colonialidade: em

busca de chaves de leitura e de um

vocabulário estratégico descolonial. E-

cadernos ces [Online], 18. 2012. Disponível

em: http://eces.revues.org/1533

REVISTA 
ESTUDOS 
TRANSVIADES

2023
V. 4
N. 9

ISSN 2764-8133 p. 37p. 37

  TRANSMASCULINIDADES    E   NÂO-BINARIEDADES    EM    PERSPECTIVAS      ORIGINÀRIAS

  DOSSIÊ

https://periodicos.ufjf.br/index.php/TeoriaeCultura/issue/view/1600
https://periodicos.ufjf.br/index.php/TeoriaeCultura/issue/view/1600

