
 

           
 

 



 

           
 

Descrição de imagem: capa de fundo preto, com o título “Revista Estudos Transviades: 

revista sobre transmasculinidades idealizada por pessoas transmasculinas”, volume 2, 

número 4, novembro de 2021, e subtítulo “Em defesa da autodeterminação, resistência 

transmasculina” logo abaixo. Abaixo do cabeçalho e preenchendo todo o espaço 

restante está o contorno branco de uma pessoa olhando para cima, da cabeça aos 

quadris. A pessoa possui a pele da cor do fundo (preto), está sem camisa, com o peitoral 

exposto. Na linha do peitoral, a linha branca se transforma em um pontilhado. É uma 

pessoa magra. Em seu abdômen, está desenhado um círculo com traçados vermelhos e 

amarelos, traçados que se desconectam, mas que formam vários círculos, um dentro do 

outro. Seu rosto está preenchido pelas cores vermelho e amarelo. Seus cabelos são lisos 

e curtos, fazendo uma franja. Ao seu redor, logo acima e depois ao lado da cabeça, há 

dois peixes verdes flutuando. Ao lado do pescoço, em letras pequenas, está a assinatura 

do autor da arte, Thomas. No canto inferior direito, está o símbolo da revista estudos 

transviades: uma circunferência rosa preenchida pela cor azul, com as palavras Estudos 

Transviades escritas dentro, em letras pretas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

           
 

 

A imagem da capa é de autoria de Thomas Argos. 

 

Todas as edições da Revista Estudos Transviades podem 

ser encontradas nos seguintes endereços eletrônicos:  

 

www.revistaestudostransviades.wordpress.com 

https://independent.academia.edu/RevistaEstudosTransviadesRET 

https://pt.scribd.com/user/548860674/Revista-EstudosTransviades-RET 

https://pt.br1lib.org/g/Revista%20Estudos%20Transviades 

https://archive.org/details/@revista_estudos_transviades_ret 

 

Informações adicionais podem ser encontradas em nossas 

páginas de facebook e instagram 

(@revistaestudostransviades) e recebemos mensagens por 

instagram e por email 

(revistaestudostransviades@gmail.com). Qualquer 

reprodução ou citação dos materiais dispostos nesse número 

deve estar acompanhada da menção da fonte de(s) 

autore(us) e da revista.  

Os materiais e os conteúdos publicados em nossas edições 

são de responsabilidade de seus respectivos autores e não 

representam posicionamentos particulares da revista. 

Para referenciar os materiais dispostos nesse volume, 

especialmente os artigos acadêmicos, pode-se usar como 

base o seguinte exemplo:  

 

SAMPAIO, Alexandre Gregório Silva. Ginecologia: um espaço clínico específico para 

mulheres (?) Impasses e desafios para a saúde ginecológica dos homens trans. Revista 

Estudos Transviades, v. 1, n. 2, set. 2020. Disponível em: [site de acesso] Acesso em: 

[data de acesso]. 

 

http://www.revistaestudostransviades.wordpress.com/
https://independent.academia.edu/RevistaEstudosTransviadesRET
https://pt.scribd.com/user/548860674/Revista-EstudosTransviades-RET
https://pt.br1lib.org/g/Revista%20Estudos%20Transviades
https://archive.org/details/@revista_estudos_transviades_ret


 

           
 

 

SUMÁRIO 

Corpo Editorial         8 

 

Apresentação         9 

 

Editorial          11 

 

Menino Peixe 
Thomas Argos         13 

 

Artes e poemas de Armr’ore Erormray     14 

 

Arte de Mar Facciolla        21 

 

memórias 
Felipe de Paula         22 

 

Artes de Iago Marichi        24 

 

Cisgeneridade, você existe? 
Samuel Bittar          26 

 

Direito à autoestima 
Samuel Bittar          27 

 

Direito à saúde, política pública de identidade e violências sistemáticas 

a corpos dissidentes 
Samuel Bittar          28 

 

Estritamente Cissexual 
Samuel Bittar          31 

 

Corpo de ferro, masculinidade de vidro: representações do masculino 

no cinema hollywoodiano 
DaLua           32 

 

Ensaio Masculinidades Sintéticas 
Vitor Fernandes         33 

 

La Madona Transvestigenere 
Ollie Barbieri          36 



 

           
 

 

A (in)existência dos homens trans na nossa sociedade 
Christopher Santana         38 

 

Arte de Dante Saldanha       43 

 

Projeções de Euforia 
Nicolas Vasconcelos         44 

 

Artes de Thárcilo Luiz        45 

 

Artes de Max V. Boas C. Ribeiro      48 

 

Mão-boba 
Alcan           51 

 

Desculpa por ser homem – Disforia Queercore 
Kaetê Okano; Dani Brandão        56 

 

Artes de Mika Kaliandrea       59 

 

festas de cu-ra 
Carú de Paula          62 

 

Multiplicação 
Marcos Vinícius         66 

 

Aula de vôo 
Nicolas Vasconcelos         68 

 

Por seres tão inventivo e pareceres contínuo, Tempo, tempo, tempo, 

tempo: És um dos deuses mais lindos 
Coletivo GUAPES (marina, duds, gab, lau, mar, nine e sereno)   69 

 

Zine de Ska Batista        70 

 

Corpos Hackeades: sobre a possibilidade de corpes transciborgues 
Lu Schneider Fortes         86 

 

Representações midiáticas de transgêneres e travestis e suas possíveis 

leituras no documentário disclosure 
Ayres Tyupanyè Marques; Bruno Henrique Assunção    93 

 

Entrevista sobre saúde transmasculina 
Giulianna Nonato; Athos Souza       109 



 

           
 

 

E não posso ser eu um transfeminista? 
Cauê Assis de Moura         112 

 

Sobre o aniquilamento de corpos invisíveis: reflexões sobre 

transmasculinidades e suicídio 
Bruno Latini Pfeil; Cello Latini Pfeil      117 

 

Até quando? Uma breve autoetnografia sobre a evasão acadêmica de 

corpes dissidentes 
Mar Facciolla          127 

 

O mar revolto que foi Michael Dillon: um poema e sua tradução 
Thales Gabriel Trindade de Moura       135 

 

Sobre Não-Binariedades, Autodeterminação, Produção de 

Conhecimento e Contra-Hegemonias 
Amanda          144 

 

BIOS           150



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

          8 

 

 

 

CONSELHO EDITORIAL 

Bruno Latini Pfeil 

Cello Latini Pfeil 

Nathan Victoriano 

Nicolas Pustilnick 

Thárcilo Luiz 

 

DESIGN E FORMATAÇÃO 

Nicolas Pustilnick 

Cello Latini Pfeil 

 

COORDENAÇÃO DE MÍDIAS 

Petter Levi 

 

AGRADECIMENTOS ESPECIAIS 

Mayra Ribeiro 

 

 

 



 

          9 

 

APRESENTAÇÃO 

É com muito orgulho que apresentamos o quarto número da Revista Estudos 

Transviades! A ideia de criar uma revista sobre transmasculinidades surgiu em 2020, no 

Rio de Janeiro, a partir de uma reunião entre alguns dos atuais coordenadores, que 

tinham como foco a formação de um espaço de livre produção de conhecimento sobre 

gênero e sexualidade, de pessoas trans para pessoas trans. Ao longo do tempo, novas 

pessoas transmasculinas foram incluídas na coordenação e na equipe do design. Com o 

quarto número que apresentamos aqui, procuramos tornar públicas novas produções de 

outres transmasculines, expressando visões complementares e diversas sobre 

transmasculinidades e questões sociais amplas. 

Nosses corpes transmasculines não são legitimades nem reconhecides. Não há 

um lugar social transmasculino historicamente constituído. Temos muito pouco sobre o 

que nos sustentar durante os processos de construção de nossas identidades. O que há 

sobre as transmasculinidades está sendo majoritariamente construído agora, por nós 

mesmes, em nossas redes de amizades, em grupos de redes sociais, ao trocarmos nossas 

experiências. A proposta dessa revista é incentivar um processo de mudança cada vez 

maior nesse cenário de marginalização e invisibilização. É pensar as potencialidades de 

corpes transmasculines produzindo vida e novos horizontes de futuro. Pretendemos criar 

um espaço de acolhimento e visibilidade para as mais variadas produções de corpes 

transmasculines, de forma a buscar os diversos atravessamentos das 

transmasculinidades sem imposições academicistas e fora de uma lente patologizante 

cisnormativa. Almejamos uma liberdade cada vez maior para o diálogo, pela 

constituição de subjetividades que fiquem marcadas aqui, dispostas para serem 

conhecidas agora e no futuro. 

Após a escolha do nome – Revista Estudos Transviades –, que faz alusão à obra 

de João W. Nery e aos estudos transviados consolidados no Brasil, criamos um e-mail, 

um perfil no Google, no Wordpress e no Instagram, onde começamos a fazer postagens 

convidando pessoas transmasculinas a enviarem suas produções. Hoje, além dessas 

plataformas, disponibilizamos nossas edições gratuitamente nas plataformas Academia 

Edu, Scribd, Internet Archive e Z-Library. 

Ficamos muito contentes com a quantidade de produções que recebemos: desde 

artigos acadêmicos até ensaios fotográficos sobre temas que não abarcam somente 



 

          10 

 

questões dos estudos de gênero e sexualidade, como também questões outras, 

emocionais e do cotidiano, dentro da vivência de nosses corpes. Nosso objetivo não é 

organizar uma revista acadêmica, embora entendamos a importância da academia para 

nossas conquistas. Agrupamos todos os artigos acadêmicos ao final do documento e, ao 

longo da revista, mesclamos prosas, imagens e poesias; visamos, com isso, uma 

localização simples dos textos acadêmicos para possíveis citações e referências. 

Decidimos utilizar linguagem neutra com “u/e” na Apresentação e no Editorial, 

assim como em alguns textos – com a permissão des autorus – que apresentavam 

linguagem com “x”. Com isso, procuramos tornar essa revista um espaço de inclusão, e 

não de exclusão de corpes não-bináries transmasculines. Em relação ao critério de 

seleção dos materiais, aceitamos quaisquer produções, desde que não reproduzam 

opressões e/ou que não possuam conteúdos que possam ser entendidos como violentos. 

Não toleramos discriminações, seja por parte des autorus ou de suas produções. Nossa 

política em casos de discriminações e violências é a não integração dessus autorus e de 

suas produções no corpo da revista. 

Temos consciência de que es leitorus dessa revista serão diverses, desde homens 

trans com anos de contato com as transmasculinidades, até pessoas que ainda estão se 

descobrindo, questionando sua identidade. A decisão de agrupar as biografias ao fim da 

revista foi pensada a partir da proposta de visibilidade que mencionamos anteriormente: 

ao lermos as apresentações des participantes, percebemos como esse projeto conseguiu 

abarcar diferentes transmasculinidades de diversas regiões do país, em condições 

distintas, mas que se entrecruzam. Agradecemos imensamente a todes que nos enviaram 

seus materiais e convidamos cada vez mais pessoas transmasculinas a nos confiar suas 

produções! 

Estamos sempre dispostos a integrar novas ideias para construir um espaço mais 

diverso e plural das transmasculinidades. Para dúvidas, críticas e sugestões, e também 

para o envio de novos materiais, procure-nos em nossa conta no Instagram 

(@revistaestudostransviades), em nosso site no Wordpress 

(www.revistaestudostransviades.wordpress.com) ou nos contate por email 

(revistaestudostransviades@gmail.com)! 

 

http://www.revistaestudostransviades.wordpress.com/
mailto:revistaestudostransviades@gmail.com


 

          11 

 

EDITORIAL 

Iniciamos nosso quarto número com o poema “Menino peixe” de Thomas 

Argos, autor também da arte da capa desta edição. Partimos, então, para as artes e 

poemas de Armr’ore Arormray, um conjunto de escritos e ilustrações digitais, pinturas 

com aquarela e fotografias. Em seguida, a arte de Mar Facciolla ilustra a pluralidade da 

não-binariedade e abre o texto de Felipe de Paula, “memórias”, que narra experiências 

familiares e sociais de forma poética. As artes de Iago Marichi apresentam uma 

diversidade fenomenal de cores e traços e simbolismos, partindo para os textos e artes 

de Samuel Bittar sobre as violências institucionais no campo da saúde contra pessoas 

trans. Bittar discorre sobre as violências físicas e simbólicas que atravessam nossos 

corpos em diversos dispositivos de saúde, e afirma o estreito vínculo entre a saúde e a 

sexualidade, pensando em questões como saúde sexual e normatização do corpo. Em 

suas artes intituladas “Direito à autoestima” e “Estritamente Cissexual” essas questões 

são abordadas simbolicamente. 

Com seu texto “Corpo de ferro, masculinidade de vidro: representações do 

masculino no cinema hollywoodiano”, DaLua exemplifica a construção de uma 

masculinidade hegemônica e violenta pelo cinema, “promovendo a ideia de um modelo 

“verídico” de ser homem”, escreve. O texto é sucedido pelo ensaio “Masculinidades 

Sintéticas”, de Vitor Fernandes, que relaciona as modificações corporais realizadas por 

pessoas transmasculinas pela administração de testosterona e as modificações realizadas 

por homens cisgêneros nos anos 80, pela ideia de uma hipermasculinidade. Logo 

depois, a arte de Ollie Barbieri, “La Madona Transvestigenere”, apresenta traços 

detalhados e minuciosos em um aglomerado de representações, e segue para o texto de 

Christopher Santana, “A (in)existência dos homens trans na nossa sociedade”. Santana 

aborda o apagamento das transmasculinidades, comparando o que seria um dia comum 

para homens cis e homens trans. O texto precede a arte de Dante Saldanha e, em 

seguida, o poema de Nicolas Vasconcelos, “Projeções de Euforia”. 

A revista segue para as colagens digitais de Thárcilo Luiz, retratando a 

pluralidade de corpos transmasculinos e de suas representações, e continua para as artes 

de Max V Boas C Ribeiro: “Afeto”, “Sem Título” e “Tarde de Quarta-Feira”, de muita 

expressividade e surrealismo. O texto “Mão-boba” de Alcan narra a experiência de se 

frequentar uma festa noturna sendo uma pessoa trans, atravessando comentários 



 

          12 

 

transfóbicos. Em seguida, o poema de Kaetê Okano e Dani Brandão, “Desculpa por ser 

homem – Disforia Queercore”, logo completa o texto precedente, e abre espaço para as 

artes de Mika Kaliandrea. Logo depois, temos o texto de ynymagyney carú, “festas de 

cu-ra”, descrevendo seu sonho, e a arte “Multiplicação”, de Marcos Vinícius, 

transbordando de cores. 

O poema de Nicolas Vasconcelos, “Aula de vôo”, precede o zine Ska Batista, 

contento fotos acompanhadas por frases de efeito. O texto “Corpos Hackeades: sobre a 

possibilidade de corpes transciborgues”, de Lu Schneider Fortes, disserta sobre as falhas 

do cistema, as dissidências corporais e as transgressões contra as normas de gênero, e 

afirma a reivindicação de nossos corpos ciborgues. Em seguida, o texto de Ayres 

Tyupanyè Marques e Bruno Henrique Assunção, “Representações midiáticas de 

transgêneres e travestis e suas possíveis leituras no documentário disclosure”, analisa as 

“conexões entre as narrativas cinematográficas e a progressão social da comunidade 

transgênero no mundo a partir do documentário Disclosure”, abre para a “Entrevista 

sobre saúde transmasculina”, ministrada por Giulianna Nonato e com Athos Souza 

como entrevistado. A entrevista abrange o apagamento de corpos transmasculinos em 

diversas esferas da saúde. 

O texto “E não posso ser eu um transfeminista?”, de Cauê Assis de Moura, 

disserta sobre a invisibilidade de pessoas transmasculinas no próprio transfeminismo e 

problematiza as concepções genitalistas de mulher e de homem, e questiona: “por que 

pensar um transfeminismo que exclui nossa participação?”. Em seguida, o texto de 

Bruno Latini Pfeil e Cello Latini Pfeil “Reflexões sobre transmasculinidades e suicídio” 

pensa o apagamento de pessoas transmasculinas em pesquisas sobre o comportamento 

suicida, concomitantemente aos seus altos índices de tentativa e ideação suicidas. Logo 

depois, o texto “Até quando? Uma breve autoetnografia sobre a evasão acadêmica de 

corpes dissidentes”, de Mar Facciolla, descreve as opressões que pessoas trans sofrem 

na academia, tanto concreta quanto simbolicamente. Subsequentemente, temos o texto 

de Thales Gabriel Trindade de Moura, “O mar revolto que foi Michael Dillon: um 

poema e sua tradução”, apresentando marcos importantes da vida de Dillon e sua 

importância para a história transmasculina. Fechamos a edição com um texto sobre não-

binariedade, autodeterminação e produção de conhecimento, de Amanda. 

 Desejamos a todes uma boa leitura! 



 

          13 

 

Menino peixe 

Thomas Argos 

 

menino peixe 

nada com a cabeça no tanque cheio d’água 

 

a tampinha vai soltar e o menino peixe vai entrar pelo ralo e nadar ao lado dos peixinhos 

que vivem no mar da Baía de Guanabara 

 

yrmão do menino zóio d’água 

 

enxerga  

enxerga 

enxerga 

não vê 

nada 

nada 

nada 

 

 

 

 

 



 

          14 

 

ARTES E POEMAS DE ARMR’ORE ERORMRAY 

 

 

 

 

 

Eu sou Armr'Ore Erormray 

Eu sou quem veio antes de mim 

E serei também os que virão 

Sou mais do que você imagina 

Sou porto seguro pra quem em mim pode segurar. 

amor pra quem amor me dá 

fúria pra quem em mim ou nes minhes um dedo encosta 

Sou tudo aquilo que eu quiser 

Mas não o que você desejar 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

          15 

 

 

Ilustração digital e colagem, 2021 

Descrição de imagem: no centro da imagem, há uma pessoa de frente, de cabelo verde 

com uma saia cinza do mesmo formato e da mesma dimensão de três construções cinzas 

ovais que estão atrás da pessoa. Ao lado esquerdo da pessoa, há quatro figuras 

cilíndricas vermelhas, roxas e amarelas, semelhantes a milho, e de cujo topo saem 

folhas. Acima da pessoa, há uma bola rosa contendo uma figura rosa mais escura, com 

duas prolongações na lateral esquerda e na lateral direita e uma prolongação na base. O 

fundo é um céu rosa com nuvens brancas e uma paisagem mista de vegetação com terra 

batida. 



 

          16 

 

Fecha os olhinhos 

Fecha 

Pode fechar 

Cê não precisa ver o tempo inteiro 

Cê não precisa estar sempre presente 

Você pode tirar um tempinho pra você 

Só você aí dentro 

Eu sei que tem muita coisa nessa bagunça 

Que as vezes os pensamentos são piores que a realidade 

Que a mente é confusa 

E o coração é falho 

Mas aí dentro 

 também tem cura 

Também tem todas as versões de você 

Também tem ancestralidade 

Naquelas histórias de infância 

Naquele carinho que cê guardou 

Naquilo que ainda é você 

Porque vinte anos de vida também pode ser muito 

E faz parte da sua história 

Aquilo que faz você você 

Não é o agora 

Nem é o todo 

É o que tá ali dentro quando deito pra dormir 

É o primeiro pensamento do dia 



 

          17 

 

É o pão com salsicha 

E a salada de fruta 

Também 

É o futuro que só a ti pertence 

E que vai chegar 

No seu tempo 

Todo dia chega. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

          18 

 

 

 

Aquarela e caneta, 2019 

Descrição de imagem: na base da imagem, há vários prédios amontoados sob um fundo 

branco. Na parte superior, há traços azuis e pontos azuis e verdes, que se estendem até 

os prédios. No centro da imagem, há a frase “Nós viemos para incendiar o cis-tema”, 

seguida do símbolo da transvestigeneridade ao lado. 

 



 

          19 

 

 

 

Auto-retrato gerado a partir de Abebé de mim: autoconhecimento baseado em auto 

retratos com Georgia Niara. 2020 

Descrição de imagem: a imagem mostra uma pessoa sentada de pernas cruzadas com os 

braços rentes ao torso, as mãos segurando galhos com folhas que cobrem o torso. A 

pessoa olha para fora da imagem e possui cabelo curto e linhas amarradas ao tornozelo 

direito. A pessoa está recostada em uma parede marrom e velas estão ao seu entorno. 

 



 

          20 

 

 

 

 

Eu gostei de ser aquela menina 

Mas eu tava sendo metade 

Hoje eu posso ser inteire 

É que a vida dela não é a que eu nasci pra viver 

Então eu matei ela  

E renasci também menina 

Também menino 

Também menine 

Ainda me vejo podando minha inteirice  

Sem perceber corto minhas asas 

Que sempre foram cortadas antes do vôo 

Mas não muito distante eu vejo um eu voando 

No meio das nuvens  

Existindo pra ser tudo que posso 

Tudo que quero 

 

 

 

 



 

          21 

 

ARTE DE MAR FACCIOLLA 

 

Descrição de imagem: a imagem mostra um conjunto de frases e desenhos dispostos em 

uma folha retangular da seguinte forma. No topo da folha, há uma linha amarela com 

um torso rosa no canto superior esquerdo e a frase “Todo corpo é um corpo não-

binário”. Abaixo, há uma linha branca com um quadril preto e a frase “Todo cuerpo es 

un cuerpo no-binário”. Abaixo, há uma linha roxa com um torso amarelo e a frase 

“Every body is a non-binary body”. Abaixo, há uma linha preta com um quadril branco 

à esquerda. 

 



 

          22 

 

memórias 

Felipe de Paula 

alguma coisa acontece no meu coração. no corte, na linha da pipa, meus dedos, da 

buenos aires com a primeiro de março, meu último beijo. o chope desceu daquele jeito, 

é, daquele jeito, e eu só fazia pensar no ernesto. todo mundo diz um quê de alguém, para 

alguém. meu tio disse para mim que preto não morre de doença, eu disse para ele que 

tem gente morrendo. encontrei esse poema na minha primeira semana na ilha do fundão, 

porque lá, na letras, aonde eu passava a maior parte  do meu tempo, e sequer sabia de 

que lado nasce e se põe o sol, no gramado, tinha ficado pedaços. quinze dias, só isso. 

quinze dias para quem fica fora de sete às vinte e três, porque precisa e, ou, porque vive 

em um lugar em que as paredes, as cortinas, dizem não te querer, é bastante. por agora, 

não estou levando em consideração aquele amor gostosinho. sim, têm vantagens, o 

corpo cai de cansado e não precisa tomar nada, o corpo com pelo, com barba, precisa 

a água está podre, mané. minha avó disse que levantar depois das dez é coisa de 

vagabundo, e vagabundo não deprime. com frequência, ela esquece que eu tenho cabeça 

de coelho, um pensamento multiplica outro. a pizza era tão grande que parecia uma 

vitória-régia, uma corda vermelha e uma florzinha no peito. sonhei que estava grávido 

passei dois dias fora, e minha mãe me ligando, me ligando e dizendo que meu quarto 

tinha sido comido, mastigado com confete, duas meias, papel crepom e sete livros sobre 

vampiros que brilham; a guerra contra os cupins. primeiro, eu achei que ela só queria 

que eu voltasse, e depois confirmei, a fome de comer concreto, o bicho se aproximando 

da gente, a gente se aproximando do bicho. entra um móvel, sai outro; às vezes acho 

que sou móvel. uma mesa. vamos supor que eu seja uma mesa, de madeira 

uma terça-feira assisti a três filmes. pinóquio e a fada azul, david e a fada azul, felipe e a 

nossa senhora; decidi escrever. era para ser um artigo, de fato. eu, com todo meu 

corpinho gordo. jesus, maria, joana, esse poemão está me custando algumas gotas. eu, 

com todo meu corpinho gordo pensei que pudesse catar esses três meninos, amarrar 

com barbante, dar três voltas com fita crepe, embrulhar para presente, e fazer um só. o 

primeiro, que é de lata, mas não esteve em o mágico de oz. falando nisso, não gosto de 

pensar em o magico de oz, por uma e outra lembrança, nem sei o motivo de o trazer até 

a quinta; deixo aqui minha nota de repúdio. lembro de eu menino, risos, é engraçado 



 

          23 

 

falar "eu menino". alguma coisa sobre um homem com nome de cobra e outro com 

nome de piupiu, que achavam que no dia de hoje alguém, se é que posso chamar de 

alguém, estaria escrevendo isso para mim de dentro de uma espaçonave, melhor, de 

dentro de uma espaçonave, depois de decodificar tudo o que se passa aqui na minha 

cabeça de abacate, sem que eu dissesse uma palavra, não, eu diria um, dois, três e já. 

texto pronto, texto publicado, para falar do segundo, que é de madeira. e do mesmo 

jeitinho do anterior, é, eu não mencionei, mas, do mesmo jeito do anterior, rezava todos 

os dias para a santa do vestido azul. por sua vez, a santa do vestido azul nos leva ao 

terceiro, que, mesmo de carne e osso, tem medo e tem cheiro de terra. faz chuva, hoje o 

céu está tão misterioso. com sua licença, professora, e se eu não estiver inventado isso, e 

se não eu estiver só costurando com formiga um no outro, e no outro, e se eu não 

estiver, estiver, depois dos vinte e oito 

eu vou aprender a subir esse poemão em vídeo ou eu não me chamo joão gostoso. eu 

não me chamo joão gostoso, esse deveria ser o título. espera um pouco, um pouquinho 

só, eu sei que o café está pronto, que o dinheiro é pouco e que morreu mais um do outro 

lado da calçada, mas, do outro lado da tela, tem gente querendo ver o meu rostinho, 

mesmo com a parede a se abrir. uma rachadura que vai da direita do batente até a 

esquerda do batente, meu quarto em um, dois, continentes. mete a mão na lata, pega 

massa, passa e espalha; mete mão na lata, pega massa, passa e espalha; e vai. espera um 

pouco, um pouquinho só, eu sei que a luz está apagada, e vira e mexe lembro 

drummond. para anuviar 

a amarelinha do emprego sim, emprego não. cortaram a luz no dia da prova, e fui buscar 

uma vela na casa de uma amiga, de uma amiga, de uma amiga, de uma amiga, de. duas 

semanas inteiras sem aparecer, dizer uma palavra. minha irmã disse que eu sou o melhor 

professor do mundo, mesmo que eu tenha medo da sala de aula física, porque eu, eu 

nunca tive um professor transexual; da sala de aula virtual, pois, sabe como é, chove, 

picota, cai 

há diversas formas de cair. seja para o bem, seja para o mal, eu sou bom nessas coisas 

de ficar sete dias sem luz, sem água, sem escrever uma palavra. é difícil escrever sobre 

um ano em que eu quase não existi. caindo de medo, caindo de maldade, caindo de 

amor e também de saudades, caindo, caindo; acho que lá embaixo não tem cama elástica 

 



 

          24 

 

ABSOLUTAMENTEDESTERRITORIALIZADO 

Iago Marichi 

 

Descrição de imagem: desenho de um círculo com cores azuis fortes, com uma pessoa 

no meio, sentada e olhando para o lado. A pessoa possui a boca alongada semelhante a 

um bico e cabelo esvoaçante, tem uma cruz no peito e ao lado há uma lata de bebida, 

sobre a qual há a palavra “absolutamente” em azul e branco. Em frente à pessoa, está 

uma fórmula química. As sombras da pessoa são amarelas, vermelhas e laranjas, 

contrastando com o entorno de cores azuis frias. 

 



 

          25 

 

DESRETRATO 

Iago Marichi 

 

Descrição de imagem: a imagem mostra o desenho de um rosto de frente, olhando para 

cima e com as mãos nas bochechas, com a boca entreaberta, mostrando os dentes 

inferiores. As mãos são vermelhas e marrons, com contornos brancos, e o rosto possui 

uma mistura de amarelo, vermelho, verde, branco, azul, verde, laranja e preto, com 

contornos brancos.  

 

 



 

          26 

 

CISGENERIDADE, VOCÊ EXISTE? 

Samuel Bittar 

 

Nunca vi ninguém te citar. Nunca vi ninguém como você. Você se esconde? Ou 

não existe? 

Que brisa. 

Você é pressuposto? Tipo… um ser humano é não trans e alguns são trans? 

(aquelas exceções das entrelinhas quase não-humanóides?) 

Eu sou seu não? Uma falta? Ou sou uma adição sua? Uma invenção a partir de 

você? Me explica essa sua confusão. Tudo bem não ser você… Mas eu me sinto uma 

ameaça ao seu existir com você me dividindo tanto do que sei lá que é você! Mas por 

que você nunca me diz o que é? Por que tudo é sobre você ao mesmo tempo em que 

nada é sobre você? 

É, me foi dado um nome… Esse eu ai na boca do não-eu… Mas me foi dado um 

nome… Um nome que carrega muitos sentidos para além de mim. 

Então, 

me diz… 

Você existe? 

 

 

 

 

 

 

 



 

          27 

 

DIREITO À AUTOESTIMA 

Samuel Bittar 

 

Descrição de imagem: a imagem mostra um desenho com a seguinte descrição no topo: 

a descrição “Chapado, com um neurônio funcionando e deprimido há dias, clico em 

minha foto de perfil. Em um lapso de memória, no meio de uma leseira do preensado, 

penso:”. Em seguida, logo abaixo, há uma pessoa vestindo uma calça, com cabelo curso 

e dizendo, em uma caixa de diálogo, “Nossa, essa foto parece aquelas fotos de pessoas 

trans que morrem por suicídio”. A pessoa olha para o celular, que, ampliado em uma 

caixa, mostra uma foto e comentários. 



 

          28 

 

DIREITO À SAÚDE, POLÍTICA PÚBLICA DE IDENTIDADE E 

VIOLÊNCIAS SISTEMÁTICAS A CORPOS DISSIDENTES 

Samuel Bittar 

 

É urgente e possível o exercício dos direitos e cuidados com a saúde sexual dos 

nossos corpos! Porque saúde é também direito à sexualidade. É igual e conjuntamente 

urgente práticas em que nossos corpos narrem sobre si mesmos! 

E não me venha com a tentativa escrupulosa de me acusar de “pós modernista” 

como algo idiotizado, liberal, ou obra de uma “ficção política”… É fato, tá vivo, tá 

operando. O corpo é símbolo de leitura e narrativa. Esses corpos também estão no 

mundo se compondo materialmente em coletivos. E apesar de você e sua desonestidade, 

as mais plurais experiências de vida continuam em construção para além do seu 

negacionismo. 

A linguagem simbólica está nas bases construtivas de nossas relações. A 

desassociação ou a polarização de natureza-cultura é uma farsa conceitualmente 

trabalhosa! Não há nada mais biológico (no sentido mais humano) como a cultura! 

Como a multiplicidade de relação, subjetivação e organização social como é! 

Quando pensamos políticas públicas de saúde (porque toda política é de saúde) 

sob a ótica da identidade essencialista-biológica, estamos aplicando aos corpos uma 

memorosa violação. 

Para iniciar, me vem a seguinte retórica: A quem se deve a autoridade de falar 

sobre saúde de si e relação consigo se não o autor do próprio corpo? Que projeto de 

saúde social é este e para que o serve finalissimamente? 

A política pública vigente é invariavelmente uma política de identidade, e esta 

realidade impede o acesso e o direito aos nossos corpos, como também inviabiliza 

cuidados, sentidos diversos de cuidado e tecnologias não hegemônicas de cuidado com 

o corpo. 

Por exemplo, o que é voltado à mulher é voltado a todas as mulheres? Que 

mulheres são essas? Mulheres se constituem socialmente apenas como mulheres? Quais 



 

          29 

 

os sentidos de procura de cuidado para esses sujeitos mulheres? A categoria de 

“mulheriedade” é suficiente para responder ao cuidado com o corpo da mulher? 

Me é perigoso aquilo que é oculto, isto porque compreendo que a identidade é 

um fenômeno expansivo e contra-expansivo, pois busca caminhos subjetivos de 

manutenção narrativa. E, pasmem! Nossas identidades estão em crises! (Como não 

estariam?) 

Me preocupam os edifícios identitários, aqueles que validam, viabilizam e se 

apropriam das identidades dissidentes. Dentre as consequências da identidade que não 

se revela (pois se compreende como normal-padrão) está o modo de defesa lógica, em 

que suas definições históricas explicitam também suas contradições, o que 

operacionalmente em nossos modos de relação e organização social promove de modo 

amplo adoecimentos, embotamento da existência; e violências diversas das práticas 

mais sorrateiras e burocráticas de dominação. O paradoxo dessas identidades do topo é 

que estas também nomeiam as identidades subalternas; as expulsam conceitualmente 

para promover certo purismo. É no mais tosco um ranking de existência – como se 

aquilo que não preenche seus critérios não pudessem existir por si só, apenas a partir de 

certa lógica-validade. Ao mesmo tempo não se nomeiam como o outro, atuam como 

narradores fidedignos e universais de toda e qualquer lógica. Essas identidades puras 

acabam por “não existir” na consciência por sua implicitez (não se atribuem de cultura, 

é aquilo de mais banhado do verdadeiro no sentido platônico) e por isso não cogitam a 

possibilidade de autocrítica. A autoalienação de sua construção como sujeito não apenas 

lesa a si, mas constrói em si subjetividades extremamente egóicas, arrogantes, 

narcisistas e… invejosas. 

Sentem inveja dos seus iguais (ou melhor conceituando, daqueles em que se tem 

afinidade identitária e de poder) e praticam uma arrogância que revela sentirem-se 

merecedoras de se apoderar de tudo e todos. E por sentirem raiva de não possuir aquilo 

que lhes é direito sobre os outros, a alienação de sua própria construção o faz burro 

empaticamente, perigoso e explosivo. Quem sofre com os estilhaços dessa inveja sofre 

também um ciclo de violência: de classe, de gênero, de raça/etnia, de etarismo, de 

capacitismo, e assim vai. 

Sobre sua autodefesa: agem como se protegessem com todas as suas garras do 

abalo identitário de estar no topo; temem a incerteza, o fracasso e o descontrole. 



 

          30 

 

Carregam também através de seu poder uma boa autoestima, a possibilidade de ser bom 

e justo ao poder escolher como um jogo governista quando aplicar o poder ou não. 

Por fim, retomo – sem fechar essa densa discussão – aos efeitos nas identidades 

e corpos subalternos: Quais são os impactos de se narrar corpos com biologias diversas, 

RGs diversos, cosmovisões diversas quando aplico ao outro a minha categoria de 

análise impositiva sobre o que ele é e não o que ele se revela ser? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

          31 

 

ESTRITAMENTE CISSEXUAL 

Samuel Bittar 

 

 

 

Descrição de imagem: a imagem mostra o desenho de uma figura semelhante a um rosto 

de perfil, com pescoço e ombros pretos e face cheia de pequenas linhas, parecidas com 

pelos, e uma protuberância cilíndrica no centro, que, contextualmente, se assemelha a 

um clitóris. Ao lado esquerdo, há a frase “Só me relaciono com cis” em uma caixa de 

diálogo preta, e, logo abaixo, há a frase “Zé Buceta”. No canto inferior direito, há a 

assinatura “ZAM”. 

 

 

 



 

          32 

 

Corpo de ferro, masculinidade de vidro: representações do masculino 

no cinema hollywoodiano 

DaLua 

 

Existem em nossa sociedade papéis de gêneros extremamente delimitados, 

criados e reelaborados para manter uma “ordem natural” das coisas. Por muito tempo 

pensou-se que não se fazia necessário debruçar-se sobre a questão da construção social 

da categoria homem, visto que numa sociedade patriarcal este sujeito já a domina. No 

entanto, se faz necessário fugir das generalizações e adotarmos um olhar crítico e 

histórico sobre a temática, tendo em vista que o homem dominador/dominante desta 

sociedade é também fruto de uma produção social, cultural e histórica, que privilegia 

um grupo específico do masculino. 

A masculinidade hegemônica há muito permeadora de padrões comportamentais 

e performances sociais, promovendo a ideia de um modelo “verídico” de ser homem, 

vem sendo cada vez mais confrontada, criticada, chamada a se reinventar. Neste modelo 

“único” de ser homem, o “falo”, pênis, aliado a determinadas regras comportamentais, 

tornam-se os legitimadores deste corpo, como um carimbo que confere veracidade a 

esta masculinidade. Num mundo dominado pela indústria cultural, a filmologia e o 

cinema, e aqui com ênfase no cinema hollywoodiano, mostram-se como ferramentas 

poderosas no controle e produção de corpos e ideais de masculinidade e feminilidade.  

Exemplo disso são os filmes de guerra, como a franquia Rambo, por exemplo, 

produzidos ao longo dos anos, especificamente nas décadas de 1980 e 1990. Que 

construíram modelos e imagens nocivas de masculinidade ancoradas num ideal de 

virilidade violenta. Representações como o pistoleiro, o soldado, o cowboy, o bem 

contra o mal são recorrentes nessas produções, que objetivam passar o ideal de 

determinadas estruturas sociais. A franquia Rambo nos mostra um projeto social e 

cultural marcado pela valorização do corpo musculoso e a questão militar, disseminando 

valores conservadores e o patriotismo exacerbado. Nestas produções, feitas por homens 

brancos para homens brancos, o controle das narrativas se torna uma ferramenta 

poderosa, já que o corpo (musculoso, viril, branco) reflete o social.  Sendo assim, criam 

e reforçam a ideia de corpos irreais, corpos de ferro e masculinidades de vidro.  



 

          33 

 

ENSAIO MASCULINIDADES SINTÉTICAS, 2021 

Vitor Fernandes 

Tendo em mente a muscularidade como mais um artifício de identidade masculina no 

cistema patriarcal, o presente ensaio convida a pensar a relação entre a modificação 

corporal feita por transmasculinos por meio da hormônio terapia com a feita por homens 

cisgêneros ícones da hipermasculinidade dos anos 80. 

 

Descrição de imagem: fotografia de uma pessoa, do peitoral para cima, olhando para a 

câmera. A pessoa tem pele de tom amarronzado, cabelos pretos curtos e lisos, bigode e 

cavanhaque pretos. Está sem camisa, com uma corrente de prata no pescoço e uma 

bandana vermelha enrolada na cabeça. Possui uma tatuagem pequena no peitoral 

esquerdo e no direito. 



 

          34 

 

 

 

 

 

 

Descrição de imagem: fotografia com fundo azul claro de uma pessoa de pele alva 

sentada, recostada no chão, apoiando-se com seu braço esquerdo. A pessoa está 

segurando um peso de ginástica com a mão esquerda, no chão. É uma pessoa branca, de 

cabelos curtos escuros e barba curta, vestindo camisa regata branca, shorts pretos e 

meias brancas, e possui tatuagens nos braços e na perna direita. 

 

 

 

 



 

          35 

 

 

 

 

 

 

Descrição de imagem: fotografia de uma pessoa de pele negra, da cintura para cima, de 

frente para câmera, em frente a um fundo branco. A pessoa possui barba cheia e preta, 

assim como bigode. Está vestindo um chapéu de palha, óculos redondos escuros, um 

terno vermelho por cima de uma camisa verde e, por dentro, outra camisa branca 

formal. Está fumando um charuto. 

 

 

 

 



 

          36 

 

LA MADONA TRANSVESTIGENERE 

Ollie Barbieri 

 

Classe: Desenho. Tipo de obra: Desenho nanquim e digital. Data de criação: 

02/06/2021. Dimensões: 21x26,58cm. Materiais e técnicas: papel canson 200g; 

nanquim; pintura digital. Edição: 2/2. 

Representação divina da Madona trans. “Eis um corpo, o que é ninguém sabe. Por onde 

passa, avalanche e todos dizem amém. 

 



 

          37 

 

Descrição de imagem: a imagem mostra o desenho em preto e branco de uma pessoa de 

frente, com os braços estendidos para os lados levemente para cima, uma manta ou 

cabelo azul longo, seios com mamilos vermelhos e uma banana sobre os genitais. A 

pessoa possui linhas na testa, olhos pretos e barba. No peito, há o símbolo da 

transvestigeneridade (a junção do símbolo considerado da feminilidade e da 

masculinidade). Ao redor da pessoa, há úteros, pênis, vulvas, olhos, a cabeça de um 

gato, metade de um sol, um olho, a imagem de uma pessoa representando metade do 

símbolo da masculinidade, com o corpo reto, e metade do símbolo da feminilidade, com 

um vestido, e também há linhas circulares e retas por todo o fundo da imagem. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

          38 

 

A (IN)EXISTÊNCIA DOS HOMENS TRANS NA NOSSA 

SOCIEDADE 

Christopher Santana 

 

Você acorda em um dia comum. Você liga a televisão e vê uma propaganda 

comercial qualquer te oferecendo um produto. Você vai ao seu trabalho e conversa com 

seus colegas sobre assuntos em comum, sobre o dia a dia em comum, sobre coisas da 

vida. Você entra no banheiro e tem outros homens lá dentro. Você vai a uma consulta 

com o médico e ele examina você e fala normalmente sobre o seu corpo. Você interage 

com o Mundo e o Mundo interage com você. Isso acontece durante o seu dia... Se você 

é um homem cis.  

Quando você é um homem trans as coisas são diferentes. Você acorda em um 

dia comum. Você liga a televisão e vê um comercial de absorventes sendo estrelado por 

atrizes, a propaganda deixa bem claro que aquele produto se destina somente às 

mulheres, isso se repete com remédios para cólicas ou qualquer produto ginecológico. 

Então você pensa “Mas existem homens que menstruam”. Você vai ao seu trabalho e 

conversa com seus colegas, você até tenta criar conversas em comum, mas é difícil 

quando as “coisas de homem” se resumem em ter um pênis e tudo de interessante a se 

fazer com ele, é impressionante como até urinar se torna um assunto. Você pensa muito 

se deve ou não entrar no banheiro, e quando decide entrar, sente alivio se não houver 

ninguém mais lá dentro. Você vai a uma consulta no médico e quando fala sobre o seu 

corpo ouve a pergunta: “então você é uma mulher que virou homem?” você pode até 

tentar dizer: “Não, eu sou um homem trans, eu nunca fui uma mulher”, mas isso não vai 

te poupar de ouvir: “Certo, mas então você tem um órgão genital feminino, né?”.  

Você tenta interagir com o Mundo, mas o Mundo se recusa a interagir com você. 

Nas imagens, nos sons, nas vozes e até mesmo no silêncio, é como se tudo dissesse: 

“Você não existe aqui, você não é parte disso”.  Isso acontece dia após dia quando você 

é um homem trans. 

Eu nasci sendo um homem trans em uma família evangélica tradicional. Assim 

como muitas pessoas LGBT, conheci o lado mais extremo do preconceito desde cedo. O 



 

          39 

 

que as pessoas costumam pensar é que a transfobia se resume unicamente a esse lado, o 

ódio explícito, alguém pregando que ser LGBT é errado, te chamando de aberração ou 

demônio, alguém tentando “te curar”, te exorcizar, ou te batendo, dizendo que você irá 

para o inferno, etc. A verdade é que a transfobia não é apenas aquilo que nos mata 

fisicamente, a nossa exclusão, nossa invisibilidade na sociedade é o tipo de transfobia 

que passa despercebido, é uma agressão mais silenciosa e que não nos mata por um 

simples motivo; 

- Ela sequer nos permite existir.  

A invisibilidade dos homens trans na sociedade é algo que está diariamente nos 

diálogos, nas conversas e nas falas de pessoas cis e infelizmente de muitas pessoas trans 

também. É espantoso que muitos de nós não damos conta de como nossas identidades 

são negadas o tempo todo e quando paramos para pensar sobre isso vemos que nossa 

exclusão na sociedade é algo constante. Não considerar a possibilidade de uma pessoa 

ser trans faz parte do comum, é como se ser cis fosse o normal ou o certo, o 

pensamento automático da maioria das pessoas é que nós desejamos “nos consertar” 

através do uso de hormônios, mudança de documentos e procedimentos cirúrgicos, é 

como se tivéssemos que nos adequar à normatividade da sociedade trans-excludente em 

que vivemos. Para pessoas cis, é como se nascêssemos sendo mulheres e quiséssemos 

“mudar de sexo” nos transformando em homens e lutássemos constantemente para 

sermos as tais “pessoas normais”. O que não passa pela cabeça das pessoas é que nossa 

identidade de Homens Trans deve ser reconhecida e normalizada, tornar-se comum 

tanto quanto a do homem cis. 

Não existem apenas homens, existem homens cis e homens trans, existe uma 

grande e importante diferença entre os dois, duas identidades, vivências e corpos 

diferentes um do outro, não há problema com isso, ambos pertencem ao gênero 

masculino, ambos são homens, porém diferentes e é necessário ressaltar esse ponto, é 

necessário ressaltar que não é ofensivo para um homem trans ser diferente do homem 

cis, não é ofensivo para um homem trans ser um homem trans.  

“Se você não dissesse que é trans, eu nem saberia. Isso jamais iria passar pela 

minha cabeça”. Com três anos em testosterona, escuto frequentemente esse tipo de 

comentário, e quem diz isso erroneamente pensa que está fazendo um elogio.  



 

          40 

 

A questão aqui é que homens cis não são nossos modelos, um homem trans, 

diferente do que a maioria pensa, não precisa basear a construção de si mesmo na 

imagem de um homem cis. Um homem trans não precisa tomar hormônios ou fazer 

qualquer mudança física se não desejar, pois se ele descobriu-se como um homem trans, 

reconhece que nasceu sendo um homem trans, isso significa que seu corpo e sua 

identidade pertencem a um homem trans, então não existiria uma obrigatoriedade em 

mudar alguma coisa. Um homem trans pode muito bem assumir que seu corpo pertence 

somente a si mesmo e a mais ninguém, sendo assim conseguir reconhecer cada parte do 

seu corpo como parte do corpo de um homem trans; no entanto, esse processo de 

desconstrução e independência da própria identidade pode ser diferente e mais 

demorado para uns do que para outros. Para mim, esse processo foi demorado e difícil, 

como é para muitos.  

A gente não sabe se dentro do vazio vai surgir alguma coisa, ou se vai continuar 

sempre vazio. O vazio é um lugar sem tamanho, sem forma e nem cor. Não dá pra saber 

se alguém apagou a luz ou se é a gente que não enxerga. 

Há vazio de dentro pra fora e vazio de fora pra dentro. 

Eu me sentia assim antes de me descobrir como um homem trans, na completa 

escuridão. Eu olhava para as minhas fotos e sabia que tinha alguma coisa errada no que 

eu via, mas eu não sabia o que estava errado, eu me sentia incomodado com elogios, 

com o nome que as pessoas me chamavam, eu me odiava e não sabia por quê.  

Eu sempre soube que gostava de homens, então foi difícil entender o que eu era, 

já que durante a minha infância eu só ouvia falar sobre gays e lésbicas, e como eu cresci 

frequentando a igreja, eu aprendi que qualquer coisa semelhante a isso era pecado. À 

medida que o tempo foi passando, o medo crescia dentro de mim, eu achava que eu 

tinha algum problema, mas para mim era impossível rejeitar tudo o que eu sentia e eu 

não queria fazer isso de jeito nenhum, eu fazia de tudo para mostrar que eu não era 

como uma menina, eu desprezava qualquer coisa vista como delicada ou feminina e até 

me forçava a fazer coisas que fossem lidas como masculinas, mesmo que eu tivesse 

ainda alguns interesses, como maquiagem, eu os rejeitava, mas sabia que ser uma 

“Maria macho” não bastava para mim, algo ainda estava faltando.  



 

          41 

 

Com quase dezessete anos de idade, eu me entendi e então me assumi como 

homem trans, comecei a bater de frente com a minha família por finalmente ter 

descoberto o que era tudo aquilo que eu sentia desde sempre. Eu estava saindo da 

escuridão interna na qual eu vivia sempre procurando uma luz, mas sem nem saber o 

que exatamente era essa luz ou o que ela significava. Quando, enfim, descobri essa luz, 

eu me libertei da minha escuridão e acabei entrando na escuridão do mundo. Ser um 

homem trans nessa sociedade é algo realmente solitário, é vagar pelo escuro com as 

mãos estendidas procurando encontrar alguém por perto, você segue caminhando sem 

saber se o que tem à sua frente é uma estrada ou uma rua sem saída. Você nunca tem 

certeza se pode correr livremente ou se vai se chocar contra uma parede e cair. 

Eu me lembro de que eu costumava fechar os olhos e me deitar e quando não 

sentia mais o meu corpo, eu desejava com toda a fé que meus seios desaparecessem, eu 

imaginava que eles poderiam diminuir de tamanho gradativamente até sumir, mas 

quando eu abria os olhos e olhava pra baixo eles ainda estavam ali. Sempre que alguém 

me chamava no feminino, sempre que eu me sentia agredido, eu culpava meu corpo por 

isso, eu castigava meus seios com pancadas e pensava que talvez um dia me irritasse o 

suficiente para fazer com que eles sumissem com meus socos. Eu me via como um 

homem “preso no corpo errado”, como muitas outras pessoas trans se definem. 

Demorou um pouco, mas um dia consegui perceber que eu não tinha nascido em um 

corpo errado, eu sempre fui um homem trans no corpo de um homem trans que nasceu 

em uma sociedade excludente, uma sociedade transfóbica.  

Fazer parte de uma minoria significa não estar rodeado por pessoas iguais a 

você. Em especial, ser um homem trans significa, na maioria das vezes, ser o único em 

algum ambiente, o único aluno trans da sala de aula, o único no trabalho, o único na 

família. Você acaba se sentindo o único no mundo por não se ver representado pelas 

mídias. Vê que o seu corpo não está incluído nem mesmo em textos informativos sobre 

saúde quando você faz uma pesquisa simples e você vê sempre a vagina sendo citada 

como “o órgão sexual feminino”, mas, afinal, a palavra vagina é muito mais simples do 

que dizer tudo isso, não é? A insistência do mundo em dizer o tempo todo: “você não é 

um homem, você não existe, esse mundo não é seu” é o que me traz a necessidade de 

escrever esse texto.  

Eu aprendi que o Mundo é um lugar grande, mas com pouco espaço.  



 

          42 

 

Qual espaço que nossos corpos ocupam? 

Sobre nossos corpos temos vários problemas a serem corrigidos, não nas formas 

do nosso corpo, mas na maneira como elas são vistas e descritas. As pessoas cis 

costumam nos descrever como “homens que nasceram biologicamente como mulheres” 

ou até “Homens com um corpo feminino”, já vi os próprios homens trans se 

descrevendo dessa forma, pra mim isso é pura besteira. Volto a defender a ideia de que, 

se somos homens trans, significa que nunca fomos mulheres e, se nunca fomos 

mulheres, então nunca tivemos um “corpo de mulher”. Temos o nosso próprio corpo, 

meu corpo é meu e de mais ninguém, homens trans têm seios de homens trans, têm 

curvas, útero, vagina, vulva de homens trans, menstruam como homens trans, possuem 

delicadeza de um homem trans, masculinidade de um homem trans, não há algo 

feminino em nada disso, porque, afinal, nossas vivências e nossos corpos são 

transmasculinos. 

Para concluir, o que eu posso dizer é que eu simplesmente adoro homens trans, 

considero que uma das melhores decisões que já tomei foi a de me relacionar apenas 

com homens trans, o termo homossexual é o que melhor me representa, pois me sinto 

livre em estar com pessoas iguais a mim que compartilham da mesma vivencia entre 

outras questões. O fato é que homens trans são incríveis como são. Hoje, posso dizer 

que amo fazer parte dessa comunidade, que embora ainda não seja tão unida quanto eu 

gostaria que fosse, é uma comunidade linda. Nós somos reais e existimos assim como 

todas as outras pessoas e identidades, nossos corpos existem e devem ser citados, as 

nossas vozes precisam ser ouvidas, precisam ter som, precisam estar em um volume 

mais alto. Precisamos existir... Cada vez um pouco mais.  

 

 

 

 

 

 



 

          43 

 

ARTE DE DANTE SALDANHA 

 

 

Descrição de imagem: a imagem mostra o desenho em tons de cinza de uma pessoa de 

costas se olhando em um espelho oval, em uma parede com ladrilhos. A pessoa está 

usando binder, tem cabelo curto e um brinco circular e está pintando uma barba em cor 

laranja no rosto.  



 

          44 

 

PROJEÇÕES DE EUFORIA 

Nicolas Vasconcelos 

 

Projetando mundos que podem não ser a realidade 

Me destaco da verdade 

Vendo Silfos saltarem pelo ar 

 

Desdobro em forma e sensação 

Troco os pés pelas mãos 

Sinto a gravidade me puxar 

 

Vario do cético ao frenético 

Me batizo com energético 

Esperando esta festa na minha cabeça acabar 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

          45 

 

ARTES DE THÁRCILO LUIZ 

 

 

Descrição de imagem: a imagem mostra uma colagem digital com o fundo de um céu 

azul atrás dos galhos pretos de uma árvore. Por cima do fundo, no centro, há a imagem 

de uma folha com o desenho de um corpo dos joelhos até o pescoço, por trás da 

bandeira trans (de cores azul, rosa, branco, rosa e azul, respectivamente). Dos ombros, 

saem cinco folhas pretas, e há mais cinco folhas pretas logo abaixo do corpo. No canto 

superior direito, há a frase “Homens com T de”, e no canto inferior esquerdo há o 

complemento “trans”. No canto superior esquerdo, há uma mão segurando uma ampola 

de testosterona, figura que se repete no canto inferior direito. 



 

          46 

 

 

 

 

Descrição de imagem: a imagem mostra uma colagem digital com o fundo de um céu 

azul com nuvens rosa, atrás de fios elétricos, árvores e uma rua. No centro e por cima do 

fundo, há uma pessoa debaixo d’água, de perfil, com uma cabeça rosa de cavalo-

marinho, com conchas rosa cobrindo os mamilos e um triângulo preto cobrindo os 

genitais. A pessoa possui um bracelete dourado na mão esquerda, com a qual segura um 

tridente. Do lado esquerdo da pessoa, há a frase “nossos corpos são”, e do lado direito 

há o complemento “válidos”. 



 

          47 

 

 

 

 

Descrição de imagem: a imagem mostra uma colagem digital com o fundo de um céu 

azul com nuvens rosadas e amareladas e um mar. Da parte superior, duas mãos seguram 

uma colagem cinza que se sobrepõe ao fundo. Nesta colagem, na parte esquerda, há o 

desenho de um corpo sentado, com as pernas abertas para frente, sem os dois pés, a mão 

esquerda e a cabeça. Na parte direita, duas pessoas andam viradas para a esquerda. Há 

um grafite verde atrás delas. Na parte inferior, há a frase “somos arte”, interpelada por 

uma mão que surge do mar e que segura um pump. 



 

          48 

 

AFETO 

Max V Boas C Ribeiro 

 

Descrição de imagem: a imagem mostra a pintura de três pessoas em um fundo preto, se 

abraçando e de olhos fechados. Na parte esquerda, há uma pessoa vermelha de frente, 

com um piercing no nariz e cabelo curto, seu rosto envolto pelo braço da pessoa no 

meio, que é azul e está de lado, virada para a esquerda, também com cabelo curto e com 

dois brincos na orelha. A pessoa azul é abraçada nas costas por uma pessoa laranja de 

cabelo azul, que está com a mão no braço da pessoa azul e recosta sua cabeça nas costas 

da mesma. 



 

          49 

 

SEM TÍTULO 

Max V Boas C Ribeiro 

 

 

Descrição de imagem: a imagem mostra o desenho de traços que, em conjunto, formam 

a figura de um corpo, em uma folha branca. O desenho forma parte de uma cabeça, dois 

seios, barriga, genital e uma coxa. 

 

 



 

          50 

 

TARDE DE QUARTA-FEIRA 

Max V Boas C Ribeiro 

 

Descrição de imagem: a imagem mostra a pintura de duas pessoas em um recinto. O 

chão é vermelho, a parede esquerda é branca e a direita é preta, e o fundo é uma janela 

ou porta de vidro; através do vidro, há uma pessoa, um fundo branco e figuras 

semelhantes a móveis. Uma das pessoas azuis está sentada em um colchão dourado, 

veste algo preto na cintura e uma camisa curta branca, possui cabelo azul, brincos, e usa 

uma meia preta e outra preta com listras brancas, e está fumando; possui a perna cortada 

e a cintura. Ao lado esquerdo, há um gato preto e branco e uma garrafa de vidro com um 

líquido roxo dentro. Ao lado direito, há um objeto retangular azul no chão e, sobre ele, 

um copo com um líquido roxo. A outra pessoa azul está de frente para a outra; também 

possui cabelo azul, usa um colar branco curto, uma meia amarela e segura um copo com 

um líquido roxo; possui o braço direito cortado duas vezes, o pescoço, o seio esquerdo e 

a perna esquerda, tal como o pé direito. O interior de seus corpos, visível pelos cortes, é 

vermelho. Ao lado direito, há um cinzeiro e um isqueiro. 



 

          51 

 

MÃO-BOBA1 

Alcan 

 

[aviso de gatilho: assédio/transfobia] 

Quando a gente está empregado, trabalhando naquele horário mais desejado, de segunda 

a sexta, das oito ou nove até as cinco ou seis, se não é exaustivo demais a ponto de 

querer só dormir e se a grana é suficiente para a subsistência, dá muita vontade de sair 

no final de semana. Tomar uma cerveja. Gastar de alguma forma o dinheiro conquistado 

depois de fazer nada para si, tudo por ele. 

Além disso, sair é uma maneira de conhecer pessoas bacanas, não é mesmo? Fazia 

tempo que eu não ficava com ninguém. Minto, ficava de vez em quando, mas não era lá 

muito satisfatório. As pessoas tinham muita dificuldade em leitura corporal. As que eu 

beijava — algumas — até conseguiam me chamar no masculino, mas a magia acabava 

quando elas me viam sem roupa. Daí não tinha jeito, até podiam ainda falar no 

masculino, porém estavam pensando no feminino. Ou tocando no feminino. Eu podia 

sentir.  

Talvez o problema fossem minhas tentativas de conversar com as pessoas ao invés de 

apenas juntar nossas bocas. De preferência, no escuro e equipado com um packer. Então 

naquele dia me preparei para ir na balada. A boate nem era na capital. Parecia uma ideia 

muito ruim. Contudo, era gay friendly. Isso tinha que contar para alguma coisa. 

De fato, havia alguns veados. Havia muitas meninas. Havia boys héteros. Havia todo 

mundo. Provavelmente era a única festa da cidade. E havia eu e meu amigo Kai. 

Perguntei-me se conseguiria me misturar. A maioria das meninas dançava no meio da 

pista, a maioria dos meninos olhava para elas apoiados nas paredes. Um grupo chamava 

mais atenção que os outros, porque tinha meninos que soltavam gritinhos e iam dançar 

sarrando ao máximo a bunda nos garotos das paredes. Gostei quando Kai pegou minha 

                                                             
1 Nota do autor: Esse conto faz parte do livro "Histórias que eu gostaria de ler", cuja versão digital em 

PDF, ePub e audiolivro encontram-se disponíveis gratuitamente. Para ler ou ouvir outros contos você 

pode acessar: edissidentes.wordpress.com/historiasqueeugostariadeler 



 

          52 

 

mão e me levou até eles. Pareciam ser as pessoas que mais se divertiam. Comecei a 

dançar, ainda que timidamente, comparado aos meus companheiros de festa. 

Depois de algumas cervejas, passos de uma coreografia inventada levaram uma moça 

para perto de mim. Tinha os cabelos pintados de loiro, olhos puxados e perfume forte. 

Deixava o corpo perto do meu com bastante intimidade e confiança. Rebolou na minha 

frente, apoiou as mãos nos meus ombros e falou em meu ouvido: 

— Meu marido volta pra cidade segunda. 

Engasguei com minha bebida e sorri para ela: 

— Que ótimo, não?  

Busquei Kai com o olhar. Ele justamente queria fumar um cigarro. Deslizamos pela 

multidão até a área externa. Enquanto eu procurava minha comanda para aventurar-me 

na fila e comprar outra cerveja, Kai acendia um cigarro e tentava me atualizar dos 

principais babados de toda aquela gente que eu não conhecia. Ele tinha voltado à cidade 

onde nasceu fazia alguns meses, era a primeira vez que eu vinha visitá-lo. O cigarro ia 

sendo fumado pela noite enquanto ele falava, cada frase aumentando as cinzas num 

cadinho. O Kai reparou, mas se abalou em nada. Como se o objetivo de fumar fosse me 

contar do mundo, não tragar tabaco. 

Sem pressa e sem interromper o assunto, fomos nos movendo na direção do bar. Uma 

menina apareceu meio agarrada em outra, bloqueando nosso caminho. Elas 

definitivamente eram jovens. Talvez até menores de idade. Se o segurança da porta 

tinha me poupado o constrangimento de mostrar meu nome de registro, por que outras 

criaturas consideravelmente mais bonitinhas também não teriam o mesmo privilégio? 

Ou devo dizer direito?  

As duas davam risadinhas. É difícil acreditar que, depois de tantos anos de luta 

feminista, estou descrevendo o comportamento de mulheres dessa maneira. Jovens que 

davam risadinhas. Mas elas davam. Pior, as risadinhas pareciam vir reto ao meu 

encontro. Direcionadas. Seria isso um flerte? Era um povaréu ali, meio apertado naquela 

área aberta, então logo estávamos extremamente próximos. Antes que eu pudesse fugir, 

a da direita soltou-se da outra e gritou por cima da música:  

— Você é homem ou mulher?  



 

          53 

 

Bingo. Não era a melhor maneira de começar, porém eu podia lidar com isso. Quero 

dizer, numa realidade hipotética, se um adulto, ou quase adulto, faz uma pergunta 

dessas, talvez ele tenha um bom motivo. Talvez o ajude a, por exemplo, saber que 

pronome usar, nessa dimensão hipotética onde a gente continuaria se falando o 

suficiente para precisar de pronomes. Por isso respondi:  

— Sou homem. — Minhas opções eram limitadas.  

Ela sorriu. Poderia ser confuso, mas razoável, sorrir se um desconhecido lhe conta que é 

homem. O tipo de reação mais ou menos adequada ao perguntar intimidades para um 

estranho. Porém, rapidamente, ela decidiu que não seria razoável, nada de 

mediocridades com a novinha da balada. Ela precisava fazer o inimaginável. Erguer a 

mão e agarrar meu peito.  

— Não um de verdade — comentou, apesar, cabe ressaltar, do meu binder e dos meus 

peitos pequenos.  

Meu mamilo não se sentiu tão aberto a comentários. Nessa época, andava tão tímido que 

usava binder todo tempo, então meus dedos rapidamente partiram em sua defesa, 

agarrando a mão da garota e baixando-a com força.  

— Vem aqui que vou fazer você agarrar o pau de um cara pra ver se é de verdade. 

Eu segurava forte em seu pulso. Ela e eu nos encarávamos. A garota tinha medo, 

evidentemente. Um homem com pau em potencial tinha grande probabilidade de ser 

mais perigoso do que eu. Dava para ver dentro dos olhos dela. Dava para ver que ela 

não tinha coragem, que, mesmo jovem, ela sabia bem o que podiam significar homens, 

principalmente os que ela considerasse verdadeiros. Dava para ver que ela conhecia 

opressão. 

— Isso você não se anima, não? — berrei, mas minha voz vacilava. 

Meu ódio tentou ser melhor direcionado. Não era a moça, era o mundo. Meu aperto 

ficou mais frouxo. Ela e sua amiga foram embora correndo. Eu e meu amigo trocamos 

suspiros parados. 



 

          54 

 

Precisava escapar daquele tanto de gente em volta. Falei que ia ao banheiro. Kai foi 

atrás fazer minha segurança, mas alguém o parou para cumprimentar. Decidi ir para rua, 

contando novamente com a boa vontade do segurança.  

Meu mijo escorreu entre o vão dos carros estacionados. Sentei no meio-fio e enrolei um 

baseado. Para fumar sozinho, sem dividir com ninguém. 

Senti o cheiro da minha urina e afastei o pé para impedi-la de alcançar meu tênis. 

Queria não me sentir tão na merda. Algumas pessoas passavam, entrando e saindo da 

boate. Em minha cabeça, comecei a trocar os gêneros delas. Quanto mais eu fumava, 

mais bem acabada ficava cada transição. Aquela menina de salto daria um bofe gostoso. 

Aquele moço barbudo seria uma gracinha com um pouquinho de perlutan. A mulher 

beijando um rapaz num canto já tinha todas roupas masculinas, faltava só arrumar os 

documentos. Já aquele outro, de nariz empinado, daria uma travesti chiquérrima, que 

provavelmente seria referência de Instagram. Relaxei um pouco, saboreando a imagem 

dessa gente de outra forma. Não havia mais ninguém novo para eu mudar. 

Forçando a visão, reparei num garoto de jeans, moletom e boné que saía da festa meio 

se arrastando. Decidi que ele definitivamente ficava melhor no modo masculino do que 

no feminino. Depois de dar considerável quantia de passos, o rapaz apareceu na minha 

frente: 

— Você sumiu, cara. Tá querendo ir embora? Podemos ir. 

Kai tinha olhos que queriam ser animados, mas eram um pouco tristes. Sorri um sorriso 

igualzinho aos olhos dele: 

— Não, meu. Quer saber? Seus amigos daqui são muito legais. Vamos ficar mais com 

eles. 

A gente passou pelo segurança abraçados. Cogitei procurar a moça perfumada que 

gostava de dançar perto. Só para dar minha contribuição em destruir lares felizes. Vai 

que ela tinha filhos que acordavam de noite, ou vizinhos fofoqueiros cuidando as 

janelas. Podia valer a pena. Deixei escapar um bocejo. Ainda bem que vodca com 

energético era dos drinques mais em conta. Padê daria ainda mais preguiça, por causa da 

perspectiva de ressaca horrorosa. 



 

          55 

 

Kai abriu espaço no nosso grupo de dançarinos. A bicha mais próxima jogou um 

beijinho no ar para mim. Ela era belíssima. Kai, do meu outro lado, não parava de me 

lançar sorrisinhos. Tomei um gole do meu kit. Era só uma festa, uma noite de tantas, 

conhecendo gente que estava fazendo parte da vida de um amigo querido. Arrisquei 

rebolar um pouco em volta dessas duas pessoas ótimas. Não ia ser ruim. Eu não 

permitiria. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

          56 

 

DESCULPA POR SER HOMEM – DISFORIA QUEERCORE 

Kaetê Okano 

Dani Brandão 

A ferro e fogo fui moldado 

Não responda, olhar baixo 

Nas esquinas, um pedaço 

De carne domesticado 

 

Me ensinaram a temer 

(E fizeram por merecer) 

Predando o meu prazer 

Mas não posso me esconder 

 

Eu vou hesitar 10mil vezes 

Antes de me dizer homem  (2x) 

 

Gineco, obstetrícia 

Por eles, somente “vista” 

Não importa o quanto insista, 

Não querem que eu exista 

 

Inda tem os mano preto 

Do sistema não escapa 



 

          57 

 

Transicionam pela vida 

Que a polícia caça! (2x) 

 

Eu vou hesitar 10miil vezes 

Antes de me dizer homem  (2x) 

 

Seios cravados por dores 

A roupa caída no chão 

Minha roupa rasgada por dedos 

Minha pele feita de mãos 

 

Dedos invadem meu peito 

Meu corpo caído no chão 

Minha carne rasgada por dedos 

Meu choro rasgado de nãos 

 

Nem o discurso feminista 

Me oferece alguma pista 

E às vezes serve de isca 

(E às vezes serve de...) 

 

Nem o discurso feminista 

Me oferece alguma pista 



 

          58 

 

E às vezes serve de isca 

Pra nos destransicionar 

(Pra nos destransicionar!) 

 

Eu vou hesitar 10mil vezes 

Antes de me dizer homem  (2x) 

 

Mas “homem é privilégio” 

“Com homem nunca dá certo” 

“Homem tem que ser extinto 

Só salva porque tem pinto”  (2x) 

“Só salva porque tem pinto” (+3x) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

          59 

 

ARTES DE MIKA KALIANDREA 

 

 

Descrição de imagem: a imagem mostra uma gravura com cores fosforescentes 

vermelhas, azuis e pretas. Na parte superior, há duas figuras azuis semelhantes a um 

“X”, porém com as finalizações dos traços se estendendo em traços transversais. No 

centro e entre as duas figuras semelhantes a “Xs”, há uma figura vermelha com 

sombreado em linhas azuis. A figura começa uma base longa que se afina gradualmente, 

desembocando em uma espécie de cauda para a direita. Das laterais da base longa, 

surgem dois prolongamentos finos, que começam virados para baixo e depois apontam 

para cima. No canto inferior direito, há a assinatura de Mika Kaliandrea em azul. 



 

          60 

 

 

 

Descrição de imagem: a imagem mostra a gravura de um coração vermelho completo, 

com artérias e veias no topo, amarrado por cordas marrons, em um fundo branco. As 

bordas do coração estão manchadas de vermelho. No canto inferior direito, há a 

assinatura de Mika Kaliandrea. 

 

 

 

 



 

          61 

 

 

 

Descrição de imagem: a imagem mostra o desenho em preto de uma pessoa deitada, 

com as pernas cruzadas e um braço apoiando a cabeça, em um fundo branco. A pessoa 

possui cabelo curto, barba e seios. No canto inferior direito, há a palavra “LIAN”. 

 

 

 

 



 

          62 

 

 

Descrição de imagem: imagem com fundo branco atravessada por linhas pretas e 

traçados azuis, amarelos, cinzas, vermelhos e verdes. Os traçados azuis, vermelhos e 

cinzas se cruzam paralelamente em linhas retas. Os traçados amarelos se cruzam na 

diagonal. Os traçados verdes formam um quadrado no centro da imagem. As linhas 

pretas formam círculos contínuos e se entrecruzam. 

 

festas de cu-ra 

ynymagyney carú 

 

(em algum canto do tempo) 

 

via tudo, a profundidade da ausência de fym do horizonte, e mais para frente, já onde 

nem meus olhos eram capazes de distinguir muitas cores, elu balançava freneticamente 

o rabo para o mar, conseguia escutar seu latido como se estivéssemos muito perto um 

do outro, feliz corria para a água, mordia as ondas, recuava ensopado y frenético, 

enlouquecido, parecia estar muito feliz. por vezes rolava por toda a areia, e deixava os 

grãos deslizarem pelos seus pelos com a força das ondas. cheguei a imaginar que se 

tratava de um processo de cura, lavagem, limpeza, esfoliação, lavação de alma em 

caldo, braço de mar vivo. 

 

ynymagyney muitas vezes esse encontro, entre o latido y meus ouvidos, insiste em 

reconhecer - supostamente apenas - o desejo pela fantasia de uma dita esfoliação em 

caldo de mar vivo, fazia por um dito tempo que não perdia o ar, que não sufocava a 

existência e sentia a adrenalina da visita no quase.  



 

          63 

 

 

corri de encontro com o ynfynyto, sem saber se o que eu via estava ali ou não.  

que diacho de bicho é esse.  

 

aguçado atravessei aquela parte da praia como um raio, corri como corro no anseio da 

caça e da fome antes de um longo inverno. o ímpeto voraz, não sabia se era de fome ou 

prazer, êxtase, quanto mais rajava o céu e a terra, mais ansiava pelo choque.  

 

guardiões  

 

(em algum canto do tempo) 

 

Estávamos em ato de ação e conjuração de aprendizados yndysyveys, já parte da trilha 

para a construção de passados conjurados num agora fundado na fé de um amanhã que 

consagre a sua efemeridade. guardiões da ausência do que se chama tempo e terreno, 

assinatura e concreto, em ato de se livrar dos mesmos. uma leminiscata que se rasga e 

continua espiralada como que em uma queda constante que se reencontra em uma 

subida infinita.  

 

precisava ser sincero, comigo, com ele, talvez só assim sobreviveria a velocidade na 

qual cheguei enquanto perseguia seu latido na imensidão turva, até mesmo para meus 

olhos felinos.  

 

ali a transmutação não era interrompida, talvez apenas por nós mesmos, a magya da 

conjuração de nossa existência, durante aquele aprendizado, rio, mar, dunas, mata se 

dava soberana. se transmutava o ynfynyto.  

 

choque  

 

(em algum canto do tempo) 

no choque me lambeu inteiro, definitivamente não esperava por isso, mas já não havia 

mais cautela, na velocidade que rajei o espaço botei fé no aconchego conhecido do 

latido que já escutava antes da memória do choque, chegada.  

 



 

          64 

 

olhos castanhos escuros, como um açúcar queimado com jabuticaba, uma fuça 

desgraçada com milhares de dentes e uma língua grossa, forte, e um pelo sedoso numa 

régua canina fyna.  

 

não podia ynymagynar que foderia sua boca com meu rabo. 

sentir os delírios ensopados de seu cu. 

que me foderia empinado para a lua.  

que te veria ensopar delirante o ninho.  

 

durante a transmutação infinita a energia transborda além do dito corpo da conta de 

mensurar.  

 

enquanto guardiões de transmutação, impossível não se contorcer no gozo do encontro, 

grelos vitaminados de T parecem como imãs em delírio.  

 

um sabor a morder a bunda daquele cachorro, lascar um pedaço do pêlo sedoso, se lavar 

na inundação pós sentir o pulso do grelo na minha boca e da buceta que me segura 

dentro de si.  

 

e nem se tratou de sonho fantasia imaginada, foi ynymagynável, quando vê já 

aconteceu, e na verdade ninguém viu, sentiu, rajei sete céus, jamais havia corrido como 

corri, em disparada.  

 

(em algum canto do tempo) 

 

rosnei o caldo de mar vivo como ele o latia.  

 

fizemos esfoliação juntes. festas de cura.  

 

 



 

          65 

 

 

Descrição de imagem: imagem com fundo branco e linhas pretas e traçados pretos, 

azuis, vermelhos, rosas, amarelos, verdes e cinzas. Os traçados azuis, cinzas e 

vermelhos, rosas e pretos atravessam o desenho paralela e perpendicularmente, em linha 

reta. Os traçados amarelos atravessam o desenho na diagonal, um traçado para a direita 

e outro para a esquerda. O traçado verde faz um quadrado no centro da imagem. Linhas 

pretas grossas desenham uma figura circular no centro da imagem, com curvas que se 

envolvem. No canto esquerdo, linhas pretas se enrolam na vertical, como em ondas. Na 

parte inferior da imagem, está desenhado um olho. 

 

rastros de desejos y encontros de amor, paixão y êxtase 

(em algum canto do tempo brasil covid-19) 

 



 

          66 

 

MULTIPLICAÇÃO 

Marcos Vinícius 

 

Canetinhas em papel canson, folha A3. Esse é um personagem que criei no começo da 

pandemia ano passado, quando passei por situações complicadas com o meu corpo, na 

verdade criar esse ser foi uma forma de desabafar tudo. 

 



 

          67 

 

Descrição de imagem: a imagem mostra a pintura de um ser que se dispõe da seguinte 

forma. No centro, há uma elipse vertical com bordas azuis e interior laranja com traços 

azuis. Na parte inferior da elipse, há um círculo preenchido de azul, e, na parte superior, 

uma fechadura preenchida de azul. Há duas metades de elipses nas laterais da elipse 

central, semelhantes a triângulos. A elipse superior esquerda tem bordas amarelas, 

preenchimento azul-claro com traços azuis e possui um círculo preenchido de preto na 

base e uma fechadura preenchida de azul no topo. A elipse inferior direita tem borda 

vermelha, preenchimento metade verde, no topo, e metade azul, na base, ambos com 

traços escuros; tem uma fechadura azul no topo e um círculo com bordas laranja e 

preenchimento preto na base. A elipse superior direita tem borda rosa e preenchimento 

amarelo com traços escuros, e uma fechadura com preenchimento azul no topo e um 

círculo com preenchimento preto na base. A elipse inferior direita tem bordas azuis e 

preenchimento amarelo com traços escuros, com um círculo com preenchimento preto 

na base e uma fechadura azul no topo, e rodeada de uma linha grossa preenchida de 

azul-claro com pontos escuros. Ao redor desse conjunto de elipses, há traços pretos e 

azuis e figuras verdes semelhantes a braços, sob um fundo amarelo com bordas 

vermelhas. No centro superior da folha, há um olho com fundo vermelho, íris amarela e 

pupila retangular. Ao redor, há traços de jogo-da-velha, pontos e linhas alternados, de 

cores laranja e azul. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

          68 

 

AULA DE VÔO 

Nicolas Vasconcelos 

 

Feche os olhos 

Segure a minha mão  

Tire os pés do chão 

Comece a levitar 

 

Deixe o vento levemente a sua tez tocar 

Liberte a mente 

Ponha para fora o que o coração sente 

 

Revele sua luz  

Atravesse seus medos 

Seja agora reflexo 

Do seu mais profundo desejo 

 

 

 

 

 

 

 



 

          69 

 

Por seres tão inventivo e pareceres contínuo, 

Tempo, tempo, tempo, tempo: És um dos deuses mais lindos 

Coletivo GUAPES (marina, duds, gab, lau, mar, nine e sereno) 

 

Ei, pra quem tá lendo! Esperamos que esse texto lhe encontre bem, ele é fruto de uma 

experiência coletiva de escrita. Nós, sete guapes, já nos conhecemos há algum tempo, 

no ativismo, na arte, nos bafos, nas terapias... cada qual desde um canto do país, nessa 

rede que é muito mais antiga e extensa do que podemos imaginar. 

Começamos a nos constituir enquanto grupo mais ou menos formal no ano passado, 

quando a gente se viu mergulhade nesse tsunami que foi a pandemia e pensou em tocar 

um projeto de podcasts sobre saúde mental e autocuidado para ativistas trans. Enviamos 

essa proposta pra um edital gringo e a gente teve muita garra de ter continuado, ainda 

que de outras formas, mesmo sem conseguir esse recurso. O podcast ainda não saiu, 

mas a gente decidiu tentar construir um espaço de acolhimento entre nós, pra começar a 

desenvolver essas ideias sobre o autocuidado coletivo, mas principalmente para viver 

essa experiência na prática. Durante o ano, nosso empenho foi tentar nos constituir 

enquanto grupo, refletindo e praticando, pesquisando a partir de nossos corpos e 

relações. Como é possível estar juntes, respeitando e acolhendo o Tempo de cada ume? 

As tardes de sextas são nosso momento de “suspirin”, quando nos encontramos para um 

respiro das tretas da vida, de nosso tempo sempre querendo ser capitalizado, mal 

considerado e mal remunerado. Nesses encontros, a gente constrói coisas muito 

necessárias, porque nós e nossa galera, que está constantemente sugada por demandas 

absurdas, precisamos muito criar modos de se manter de pé e seguir navegando. É bem 

bonito que nos encontros, nas trocas, nas conversas, vai surgindo uma pluralidade de 

estratégias, algo bem forte para lidar com tanta transfobia e outras barras que são 

difíceis de segurar sozinhes. 

Quando vimos a chamada para a submissão nessa revista transviada, decidimos traduzir, 

de alguma maneira, o que temos produzido juntes. Marcamos alguns encontros online 

para aprofundarmos em nossas experiências terapêuticas e afetivas em grupo, como esse 

lugar de potência e de elaboração coletiva, de estarmos juntes como uma manada, 



 

          70 

 

que se une em forças, carinhos e propósitos. Também trocamos sobre nossas 

inquietações e experimentações dos usos e não-usos da testo e sobre as perspectivas 

multiversas de se nomear e compreendermos e (des)construirmos nossos corpos e 

trânsitos de gênero.  

Decidimos manter a escrita nesse tom oral, suave, de conversa, pra que você que está 

lendo se sinta pelo menos um pouquinho mais perto. Como também somos movides 

pelo imprevisível, pela espontaneidade, surgiu essa prosa. Vem ver! 

Nine: Agora acho que foi. Todo mundo se ouvindo? Cês tão bem? Como foi a semana 

de vocês? O que foram pensando pra esse encontro, ao longo da semana? 

Gab: Eu posso comentar uma coisa. Não sei se todo mundo faz terapia ou se faz 

análise. Até porque são coisas mais ou menos diferentes... A psicanálise tem outra 

proposta de relação, entre o analista e a pessoa. Eu sou analista, né? O que eu queria 

comentar, na minha análise, minha analista é lacaniana, né? Aí, tem esse rolê que chama 

“tempo lógico”. Então, não é como se todas sessões fossem 50 minutos, assim como a 

gente vê nos filmes: “seu tempo acabou, continuamos nesse ponto na semana que vem”. 

Como se independente de onde que a pessoa tá falando ou não, tivesse que cravar ali e 

encerrar. Não. Na minha prática com psicanálise, o tempo é medido de outra forma, tem 

a ver com o que tá sendo colocado ali. Tipo assim, se a pessoa diz alguma coisa muito 

importante, a gente encerra ali. Fala: vamo ficar por aqui. Pra que ela leve com ela 

aquele impacto do discurso dela. É muito mais sobre a lógica do que tá acontecendo, do 

que com o tempo cronológico. 

Lau: Qual é o nome disso? 

Gab: Tempo lógico. Aí, ontem a minha sessão teve, tipo, cinco minutos. E é muito 

doido porque, para muita gente, isso é um absurdo né? A gente paga o mesmo valor! 

Tipo assim, independente de quantos minutos forem, a sessão tem o “mesmo” valor. Aí 

falam: nossa que absurdo! Você paga tanto por cinco minutos... Mas, a partir do 

momento que você está naquele jogo ali, você entende que os cinco minutos foram 

suficientes. Que era sobre aquilo. Aí queria ver com vocês como é essa lida com o 

tempo da sessão; se é uma coisa que vocês sentem, se vira um tema de reflexão... 



 

          71 

 

Nine: A minha análise é bem parecida com a sua, e teve uma das sessões que durou 

vinte minutos. Foi a primeira que rolou com pouco tempo, e fiquei muito frustrade. Ela 

disse: “falou, valeu”. Foi a vez que eu escrevi onze páginas, não, sei lá... oito páginas 

em letra 11 e mandei pra pessoa. Mas é, tipo, porque a gente tava se conhecendo... 

Várias coisas. Hoje foi engraçado porque durou muito mais do que normalmente dura, 

sei lá, 50 minutos. Mas é isso, aos poucos, com o tempo, cê vai entendendo a parada. Às 

vezes você conversa umas coisas muito intensas, que tem que digerir muito depois, em 

cinco, dez, vinte minutos. 

Lau: Faço análise também e eu acho muito engraçado, porque... sempre dura 38 

minutos! E quando chega nos 38, tipo, exausto. Independente do que eu tiver falando. 

Isso deve ser porque eu sou muito, tipo, eu preciso saber que vai durar 38 minutos. Daí, 

acho que ela já percebeu também. Sempre 38 minutos! Assim, eu sou do método, e 

preciso saber exatamente quando vai acabar. Mas engraçado, porque não percebi 

assim... Não foi logo no primeiro dia, tipo: vou sempre falar 38 minutos. Mas logo fui 

percebendo: meu Deus! 38 minutos! Mas daí que eu percebi, óbvio que não consigo 

mais escapar. 

Duds: Ai gente, eu sou o contrário. Não tô fazendo agora, mas quando eu tava, não sei 

se é análise, não sei diferenciar. Mas ela é junguiana. Dava cinquenta minutos, às vezes, 

até uma hora. Aí ela falava: “no próximo encontro...” e eu “O QUÊÊÊ? Já acabou? Já 

passou uma hora e eu ainda não falei nada!” Sou uma pessoa que gosta de falar né? Daí 

eu acho que pra mim é pouco. Principalmente quando acaba. Ter que esperar uma 

semana, já vão ser outras coisas. Eu entendo que faz parte, mas pra mim é um pouco 

frustrante acabar. Ainda mais que é numa sexta-feira, aí tem a semana inteiraaa. Se 

fosse segunda, acho que falaria menos, mas sexta, a gente está querendo né? Desabafar, 

no mínimo. 

Gab: Será que tem essa diferença mesmo, entre o que é desabafo, o que é uma 

elaboração? A gente mesmo vai percebendo como em diferentes momentos a gente 

aciona diferentes discursos, né?  Hoje eu tô aqui só pra reclamar, tipo... beleza, muito 

massa. A própria pessoa vai percebendo do que ela tá falando... É muito sobre isso. Se 

ouvir, de que lugar a gente fala, qual posição estamos ocupando. 



 

          72 

 

Duds: Assim, eu percebo isso nos atendimentos que eu faço com a massagem, das 

pessoas que fazem com uma frequência né? Semanal, quinzenal. Nas primeiras vezes é 

isso, muito desabafo, uma torrente de coisas, sabe? Às vezes não consegue nem relaxar 

durante a massagem. Mas, com o tempo, já é muito mais tranquilo, sabe? As palavras já 

são mais… mais sucintas. A pessoa ainda vem, desabafa, mas já não tem as palavras 

desordenadas. Aí o relaxamento é outro, a respiração da pessoa é outra. Inclusive 

porque a massagem auxilia muito nesse processo, né? Eu percebo muito isso, também 

na minha trajetória com a terapia, mas também vejo que é muito do perfil das pessoas. 

Tem muita gente que às vezes fica esperando uma provocação, tem gente que chega 

já… aquela coisa tempestiva. Percebo que também fazia isso na análise, em diferentes 

momentos.  Com o tempo você vai chegando numa conversa mais tranquila, cê vai 

tocando em alguns lugares, como na massagem mesmo vai tocando. Aí cê percebe este 

lugar que tem que tocar, que tem que trabalhar mais, às vezes de um jeito mais sutil, às 

vezes de um jeito mais intenso, né? Então eu percebo que são técnicas diferentes, 

terapias diferentes, mas que às vezes tem caminhos parecidos, como tocar em certos 

lugares, tanto físicos, quanto emocionais, espirituais, tal... 

Gab: Muito massa!!! Isso me fez pensar em como que uma frequência, tipo assim, em 

como que uma continuação do processo é importante, né? Tanto na terapia, quanto na 

massagem, quanto no nosso espaço aqui, né? Assim, quando a gente se propõe a ter 

alguma repetição daquilo ali é que vai sendo possível também refletir sobre o processo, 

se posicionar de uma outra maneira, né? Entender melhor aquela dinâmica. A 

periodicidade ajuda a aprofundar... Tudo! Eu tava lendo hoje sobre calistenia, aquele 

tipo de exercício que usa só o peso corpo. E aí a frase do cara era essa: "Tudo na vida 

precisa de consistência". E na hora eu ri e achei engraçado. Mas é disso que a gente tá 

falando aqui também né, constância, consistência, dedicação. São qualidades 

importantes desse trabalho. 

Sereno: Sim, eu acho que tem a ver também com uma percepção mais cíclica do tempo 

e menos linear, se você percebe o tempo como uma linha reta né, tipo assim, do zero aos 

44 minutos ou aos 38 minutos, tipo... meio que você fragmenta a experiência, fragmenta 

o tempo. Quando cê vai criando esses ciclos de repetição, seja repetindo as sessões, 

repetindo os encontros, dando uma continuidade pro diálogo você dá uma amolecida no 

tempo, né? Dá uma plastificada no tempo. Porque aí cê pode voltar em outros pontos 

onde cê passou antes - e aí justamente isso que você falou, observar os movimentos, se 



 

          73 

 

deslocar, né? Ver, tipo: ai, eu pensava isso por essa perspectiva, mas agora eu já não sei, 

tô pensando assim. Mas eu não deixo de pensar do outro jeito também [...] 

Gabz: Puts... que pena! A bixa caiu. 

Duds: Caiu. Justo na hora que tava falando, mas assim, pra mim, eu sinto, eu percebi 

isso também, por exemplo: como a gente foi adiando essa conversa e não se encontrou 

no meio do caminho, eu confesso que dei uma desanimada... internamente, sem eu 

perceber mesmo. Eu vou colocando a minha energia em outros lugares. Então a coisa da 

constância pra mim é bem importante também. Não uma constância obrigatória, mas 

que eu incorporo no meu dia, né? Assim, nem que seja pra pensar sobre aquilo, faz 

muita diferença assim. E quando a gente consegue manter uma frequência dos 

nossos encontros, às vezes nem precisa ser no mesmo dia, é bom porque a gente se 

organiza porque né, a vida é toda doida. Quando a gente se fala, pelo menos no grupo 

mesmo, troca e conversa no grupo, pra mim já me traz mais. É... me sinto mais 

animado, com mais disposição, com mais presença também. E lógico, que também 

respeitando os dias em que não é possível e tal, mas eu sinto que faz muita diferença 

quando uma coisa tem uma frequência, sabe? Principalmente agora, acho que depois da 

pandemia fez muito mais sentido porque como a maioria das coisas são dentro de casa, 

né? Os encontros externos são dentro de casa, então pra não misturar muito minha 

rotina, minha rotina doméstica... a coisa da continuidade faz eu entender melhor, a gente 

até já conversou sobre isso nos encontros passados, sobre como que a gente tá 

entendendo nosso tempo agora sem essa coisa de sair tanto de casa quanto antes. Então, 

pra mim é um estímulo mesmo, uma motivação na verdade, isso da frequência.  

Nine: Que lindo isso né, da frequência ser uma motivação, um estímulo, acho que vale 

pra várias atividades e coisas que eu gostaria de cultivar na vida, manter esse contato 

também quanto motivação, potência de vida, também... 

Duds: Eu sinto que é como aprofundar também, porque a profundidade ela não vem 

imediata né, ela é muito sutil. Eu acho que a frequência traz esse lugar. Até pra gente 

conseguir trabalhar pra além das palavras, né? Acho que os encontros que não são tão 

frequentes ou que são mais pontuais e tal, a gente tem essa coisa, uma euforia de se 

encontrar, aí tem muita palavra envolvida, igual eu falei aquela coisa de que nos 

primeiros atendimentos as pessoas falam muito e depois a gente consegue se comunicar 

de outras formas também, até com o silêncio, ficam menos constrangides com o 



 

          74 

 

silêncio... Conseguem se comunicar até virtualmente de outras formas, sem ser com as 

palavras... eu acho que, hoje em dia, a gente vive outro constrangimento. Tipo, a gente 

tá numa videochamada e aí ninguém fala nada, aí fica aquela coisa… é mais difícil de 

lidar do que presencialmente, né? Porque a gente tá trocando de outras formas, então eu 

acho que eu tô aprendendo a fazer isso também virtualmente.   

Nine: Eu sinto que essa frequência, pelo menos na terapia, tem me ajudado muito a 

organizar a minha rotina, assim. Eu sou uma pessoa que tem sempre muitas coisas 

acontecendo, né? E eu vou encaixando ao longo da semana o que que eu tô fazendo. 

Então, consequentemente, não ter uma agenda muito fixa, me deixa um pouco perdide 

no tempo, assim. E aí eu sinto esses encontros e a terapia como marcadores de tempo 

tipo mais fixos, constantes e também de auto-observação, assim né?  Você consegue, 

tipo, se comparar, quanto tempo faz que eu tava me sentindo daquela forma? Como 

estou agora? sei lá... Tá sendo bom pra organizar várias funções.  

Gab: Sim, teve um dia que a gente falou disso... por que descanso é só sábado e 

domingo? Por que a gente teria que seguir essa semana? Que outras divisões temporais, 

outros jeitos de viver o tempo dá pra gente criar? Claro que tem a rotina de trabalho, né? 

O dia útil, mas como ir burlando um pouco disso, criando outras marcações de tempo? 

Nine: Eu tentei fazer um rolê muito engraçado que foi viver, organizar as coisas, de 48 

em 48 horas, né? Que daí ia dar tempo de descansar, né?De me curtir um pouco, dar 

uma organizada e o que eu fiz foi procastinar tudo! Tipo: ah, não, eu tenho 48 horas pra 

fazer isso, então tá!Eu vou fazer depois, depois quando eu vi eu tava levando três ou 

quatro dias pra limpar minha casa, sabe? Tipo, umas coisas assim que você vai 

embolando, sei lá... 

Mar: Ai, gente. Essa fala de rotina e de tempo tá me deixando... me fazendo pensar que 

hoje eu devia cozinhar o almoço aqui. Aí eu pensei: "ah, tá! A gente grava uma hora, 

meio dia vou, dale rápido e não vou fazer almoço quatro da tarde pra outres, né! Só 

que... eu não sei, porque Marina não tá chegando, e a gente não tá começando... e eu 

não sei o que fazer! Tipo, eu super entendo... mas esse rolê da gente gravar isso, eu tô 

sentindo que tá se arrastando muito... Não que eu ache que a gente tem que gravar sem 

ele, necessariamente. Eu só tô compartilhando essa situação. Eu até me posicionei na 

cozinha, mas eu acho que vai ser difícil eu fazer isso e prestar atenção ao mesmo 

tempo... (risada nervosa). Eu tô numa rotina que eu tô trampando muito e eu não tô 



 

          75 

 

prestando atenção... Nem sei quando é folga, porque eu não tenho fim de semana. Eu só 

vou trampando. Às vezes eu paro, mas tipo... percebo que tô num ritmo bem acelerado. 

Sereno: É... eu tô percebendo os tempos muito loucos também. Tô sentindo que tô 

acumulando várias funções. Acho que até um período bem recente da minha vida, acho 

que final do ano passado, eu tava sentindo a minha vida bem estagnada, sabe? Assim, 

com coisas pra fazer e tal, mas tanto a minha energia meio estagnada, quanto até os 

outros movimentos mesmo, de trabalho e tal. Aí virou o ano e começou a acontecer uma 

coisa atrás da outra, corre de qualificação de doutorado, mudança de casa, trampo, 

freela de numseiquê, nossos encontros... Parece que tudo foi começando a acontecer. E 

rola um pouco essa coisa, num sei quê que cês acham, mas agora que a gente tá vivendo 

esse momento de consolidação dessa era digital, que a coisa já vinha numa crescente, e 

agora com esse negócio de pandemia a coisa se consolidou como a Norma do Rolê, 

né?Relações cyberpunk assim... aí rola essa coisa tipo: "você tá em casa, você tá 

disponível. Num tem que pegar ônibus..." Uma série de coisas que envolvia 

deslocamentos... então agora meio que a coisa é: você tem que tá disponível o tempo 

inteiro. E o próprio lance com as chamadas também, das pessoas te verem online, 

quererem falar com você e te cobrarem que você responda naquele momento. Agora tá 

todo mundo online praticamente o tempo inteiro, mas geralmente fazendo coisas. 

Inclusive procrastinando, porque, eventualmente, a gente precisa procrastinar e 

descansar também, né? Acho que tem essa linha tênue da procrastinação quando ela vira 

um negócio que começa a complicar a vida da gente. Eu sou um mega procrastinador 

crônico, então eu lido com isso bem cotidianamente, com essa dificuldade em me 

organizar com os meus tempos e cumprir os tempos que eu mesmo me proponho, eu 

vou me enrolando, às vezes... enfim. Mas também me preocupo um pouco com esse 

lance da nossa gravação. Eu tô num dia mega apertado, apresento seminário amanhã, 

tenho que vacinar e tenho uma aula a tarde. Nem sei como vou conseguir articular essas 

coisas todas... E hoje também é dia de feira, então eu preciso, no máximo, meio dia e 

meia, encerrar. Complexo, né? A gente não sabe o que rolou com o Marina... Não sei se 

a gente tenta marcar outro dia pra fazer a gravação... Acho que, de todo jeito, tamo 

gravando esse encontro e tamo brisando sobre coisas legais que eu acho que talvez 

podem integrar também essa nossa proposta. Acho que a gente precisa conversar pra 

entender o que fazer. 



 

          76 

 

Nine: Eu gostei dessa proposta de a gente encerrar um pouco antes, meio dia.  E ir 

brisando por aqui… Mil coisas se atropelando, tem que lidar com isso... 

Gab: Eu sinto que a gente até já tem material! A gente pode escrever sobre nossos 

tempos. Gosto muito que o nosso grupo sempre tem sido um metagrupo. A gente tá 

sempre conversando sobre o que é ser um grupo, como que a gente vai conseguir ser um 

grupo, como que a gente vai conseguir fazer isso respeitando o tempo de cada um, 

sendo que cada um tá num canto do país, com um tipo de trabalho diferente, de rotina, 

exaustão, disponibilidade de saúde mental... Como que a gente não vai deixar ninguém 

pra trás, mas ao mesmo tempo vai continuar caminhando? Acho que hoje é só mais um 

retrato, né? Do que a gente é! Pra mim, já dá pra gente produzir algo a partir disso. 

Quando a gente tava pensando sobre essa gravação, já tinha aparecido várias propostas 

de escrever depois, por cima da transcrição. A gente muda o texto, ficciona que a gente 

pode ter falado! Não tem que ser uma transcrição literal, né? Marina pode contribuir! 

Sinto que é bom a gente já começar a transcrever, a dar um formato... porque o tempo tá 

apertado. 

Lau: Eu tava pensando de seguir essa conversa num docs. Alguém abre lá, vê como tá a 

transcrição e insere uma parada. Alguém depois vai lá e conversa com essa pessoa. 

Talvez seja uma possibilidade pra gente conseguir trabalhar com esses tempos 

diferentes que a gente tem. 

Duds: Já que a gente tem essa proposta de ficcionar, eu pelo menos entendo que é mais 

livre! Eu sinto que a gente vai colocar nesse docs coisas que a gente já falou em outros 

encontros... A gente sempre fala: "ah, a gente podia ter gravado isso!". Mas tá gravado, 

né? Tá incorporado. Entrando na proposta do que a gente ia conversar, do que que é 

esse grupo, pra mim... O que me fez querer estar aqui presente, primeiro, foi essa coisa 

de a gente respeitar nossas individualidades, particularidades de tempo... isso é muito 

importante. Isso, pra mim, já é a questão do autocuidado. E o que me provoca de estar 

sempre aqui é a disponibilidade. Eu sinto que ,quando a gente tá aqui, a gente tá 

presente. E quando não tá, ao mesmo tempo tá, de outra maneira. a gente lida com 

muito cuidado essa questão das imprevisibilidades. Nós somos pessoas que não 

vivemos scripts já escritos pra muita gente. Somos aqui exemplos vivíssimes que não 

somos, não seguimos script nenhum. A gente tá escrevendo o nosso próprio. E eu 

entendo que nossos encontros são muito isso também. A gente planeja coisas e é muito 



 

          77 

 

importante se organizar, mas eu sinto que a gente lida de uma forma leve com as 

imprevisibilidades. E isso é o que me motiva de estar aqui também, de entender que 

nossa vida é cheia de imprevisibilidades mesmo. Pra todas as pessoas são assim, mas 

pra certas pessoas é muito mais, são muitos corres, muitas emoções, dores... Outras 

formas de perceber o tempo... Eu sinto que, pra mim, o que me traz estar aqui é a forma 

como tenho entendido o cuidado, inclusive dentro da militância. Tem a ver com esses 

respeitos e cuidados nesses lugares. E como a gente tem lidado com esses contratempos 

que têm surgido em relação à gravação. Acho que tem sido uma boa oportunidade de a 

gente... acho que podemos até escrever sobre isso: como foi ao mesmo tempo 

desafiante, mas sinto que estamos lidando com uma forma leve com esses 

contratempos. É, também, uma coisa que pode ser colocada, transcrita. 

Nine: Acho que fica como todos os nossos encontros: mais fluido, menos rígido o 

processo. 

Gab: Gostei. E eu acho massa porque, de alguma forma, todos nós trabalhamos com a 

escrita, né? Em vez de ser uma conversa falada, uma conversa escrita, tem um outro 

lugar também.... Escrever é diferente de falar. Acho legal experimentar esse outro tipo 

de conversa. É muito bonito pensar esse mix de formatos. 

Sereno: Eu lembrei aqui de uns exercícios que eu participei ano passado. Teve um 

exercício que foi num minicurso que a Jota deu, que era um rolê de todo mundo se 

apresentar falando ao mesmo tempo, contando um sonho marcante que teve. Ela tava 

gravando e o rolê era que todo mundo abria o microfone e começava a contar ao mesmo 

tempo, trabalhando com esse lance da multivocalidade. Ela tá super nessa pira. Foi um 

exercício bem louco e bem legal, você ia contando o seu sonho e ouvindo fragmentos 

dos sonhos das outras pessoas, imaginando os seus fragmentos compondo ali, a fala. 

Acho que rolaria super fazer um experimento nesse sentido também. Acho que pra 

transcrever seja um pouco complicado. Um lance pra gente pensar. E um outro, foi num 

grupo de estudos que a galera abriu um documento que era bem legal, porque cada um 

escrevia e a letra saía automaticamente numa cor diferente. Todo mundo ia escrevendo 

coisas ao mesmo tempo, e aí você podia escrever onde outre tava escrevendo, alterar o 

texto de outre... E, depois, a gente conversou sobre esse exercício. Foi muito legal 

porque rolaram vários conflitos também. Uma galera mais apegada àquilo que tava 

escrevendo, à forma, e ficou meio bolada, porque tava lá mandando a poesia e aí 



 

          78 

 

chegava alguém e escrevia alguma coisa tipo em cima, ou mudava o texto. E umas 

galeras que piraram na coisa de compor junto. Foi bem legal! Acho massa nisso que 

Lau falou também, porque alguém pode colocar nesse documento um trecho, ou uma 

história, ou uma narrativa, uma perspectiva e uma outra pessoa complementar isso, dar 

continuidade ou fazer um corte, sei lá. 

Lau: E também nem tudo precisa ser transcrição né? Tipo, esse aqui vai pra uma 

revista, mas a gente pode usar um QR code que leva pra um lugar que a pessoa pode 

ouvir um áudio, uma gravação... 

 

Sereno: Chique, high tech! 

 

(risadas) 

 

… Ainda assim acredito 

Ser possível reunirmo-nos 

Tempo, tempo, tempo, tempo 

Num outro nível de vínculo 

Tempo, tempo, tempo, tempo 

 

Portanto peço-te aquilo 

E te ofereço elogios 

Tempo, tempo, tempo, tempo 

Nas rimas do meu estilo 

Tempo, tempo, tempo, tempo… 

 

Esse é um gostinho dos encontros do GUAPES. Se quiser saber mais do que estamos 

confabulando, segue a gente no @guapes_trans. E não se esqueça, “aconteça o que 

aconteça, continue a navegar”. 

 

 

 

 



 

          79 

 

ZINE SKA BATISTA 

 

 

 

 

Descrição de imagem: no centro da imagem, há a imagem de uma pessoa de frente, com 

uma camisa bege, tatuagens no braço esquerdo e cabelo preto curto, olhando para o 

longe. Acima de sua cabeça, há a frase ao contrário “kuir-cuir-ku” e, em parêntesis logo 

abaixo, a palavra “transviado”. Essa imagem écontornada por uma moldura branca, e 

está disposta em um fundo preto. 

 

 



 

          80 

 

 

 

 

 

 

Descrição de imagem: no centro da imagem, rodeado de um fundo preto, há a frase 

“fabricar um corpo como se fabrica uma máquina revolucionária” escrita repetidas 

vezes sobre uma folha branca, e, ao lado, há uma pessoa de costas e agachada, vestindo 

uma espécie de maiô bege, com os braços caídos para frente. 

 

 

 



 

          81 

 

 

 

 

 

 

Descrição de imagem: no centro da imagem, rodeado de um fundo preto, há uma pessoa 

de lado, virada para a direita, vestindo uma espécie de maiô bege, com cabelo curto 

preto e tatuagens no braço esquerdo, de olhos fechados direcionados para cima. A 

pessoa está disposta em um fundo branco. Ao lado direito, há uma folha cinza com 

contorno branco. 

 

 

 



 

          82 

 

 

 

 

 

 

Descrição de imagem: no centro da imagem, rodeado de um fundo preto, há duas folhas 

cinza com contorno branco. A da esquerda contém as frases “Atravessar ao mesmo 

tempo que se é atravessado pelo CIS-tema que diariamente regula o teu corpo”, “o 

primeiro relatório diz” e “sensações de outra seka”. A folha esquerda contém as frases 

“DESCOBERTA, forma de estar”, “Afasta-se de estereótipos”, “Dentro da tradição 

comunidade que rejeita este gênero”; “Comportamento muito forte”; “Celebra a 

profundidade de sentimentos”; “E a conexão consigo apesar de todas as cicatrizes 

visíveis, transgeneridade sobre”, “A IMPORTÂNCIA DE SER”, “A fluidez de género”, 

“boyceta / regras / mudanças”. 



 

          83 

 

 

 

 

 

 

Descrição de imagem: no centro da imagem, rodeado de um fundo preto, há uma pessoa 

de cabeça para baixo, com uma espécie de maiô bege, com cabelo curto preto e o braço 

direito tatuado, os braços estendidos, olhando para cima. A pessoa está em um fundo 

branco. 

 

 

 



 

          84 

 

 

 

 

 

 

Descrição de imagem: no centro da imagem, rodeado de um fundo preto, há uma pessoa 

de costas sobre um fundo branco, com uma espécie de maiô bege, curvada com um dos 

braços inclinado para frente. A frase “vcs tentaram me moldar de todo o jeito eu me 

cansei meu queer, kuir, cuir CU” está disposta por cima da pessoa. 

 

 

 



 

          85 

 

 

 

 

 

 

Descrição de imagem: no centro da imagem, rodeado de um fundo preto, há uma folha 

cinza com contorno branco e com o nome “ska batista” na parte inferior. 

  

 

 

 

 



 

          86 

 

CORPOS HACKEADES: SOBRE A POSSIBILIDADE DE CORPES 

TRANSCIBORGUES 

Lu Schneider Fortes 

 

Hackear vem da palavra em inglês hack, que significa cortar grosseiramente, e é 

bastante utilizado quando ocorre a quebra de segurança de um sistema ou programa por 

uma pessoa, chamada hacker. Há alguns anos, por fóruns da internet, encontrei um blog 

de ume2 biohacker chamade Lepht Anonym, uma pessoa que se entende como 

“transhumanista, sem face e sem gênero” (ANONYM, s.d; ANONYM, 2011), e 

instalou em sue corpe diversas tecnologias, como chips subdermais. A partir de Lepht, 

comecei a procurar mais sobre biohackers, pessoas que trabalham com a ideia do DIY 

(Do It Yourself ou, traduzindo, faça você mesme), misturando biologia com 

hackeamento. Essas pessoas fazem modificações corporais, como a implantação de 

chips e imãs no corpo para explorar os efeitos dessas tecnologias e aumentar as 

possibilidades de sues corpes, se reinventando como seres ciborgues. 

Usando como referência es hackers, Preciado, em Testojunkie (2018), pensou na 

ideia de “hackers/piratas de gênero”, pessoas que usam o corpo como ferramenta, 

mudando a circulação de biocódigos normativos. Esses hackers de gênero, que em 

Testojunkie inclui Preciado e outras pessoas trans, se autodenominam assim, pois 

“consideram os hormônios sexuais como biocódigos livres e abertos, cujo uso não deve 

estar regulado nem pelo Estado nem confiscado pelas companhias farmacêuticas” 

(PRECIADO, 2018, p. 59). Ele argumenta sobre um “bioterrorismo de gênero”, o uso 

de estratégias micropolíticas que busquem pontos de fuga frente ao controle estatal de 

fluxos, como os hormônios. O seu hackeamento é pensado através do que ele chama de 

“intoxicação voluntária à base de testosterona”, em que defende ser sua própria cobaia 

na autoaplicação de Testogel, um tipo de testosterona em gel.  

                                                             
2 Ao longo desse trabalho será usada linguagem neutra através da neutralização de substantivos, adjetivos 

e pronomes, evitando seu uso no masculino ou feminino, a fim de visibilizar pessoas trans não-binárias e 

intersexo. Aqui, por exemplo, ao invés do uso de um/uma, utilizo ume. Opto pela utilização de “e” e não 

“@” ou “x” por não ser pronunciável e também pela inacessibilidade, visto que leitores de tela utilizados 

por pessoas com deficiência visual não lêem “x” ou “@”. Para saber mais sobre linguagem neutra, 

consulte Cassiano (2019).  



 

          87 

 

Preciado, ao trazer es hackers de gênero, fala sobre o uso dos hormônios sexuais 

enquanto algo que não deve ser regulado pelo Estado. No entanto, em um contexto 

brasileiro, ao pensar no uso dessas tecnologias, como a hormonização, como um 

hackeamento por pessoas trans, é necessário se perguntar (IAZZETTI, 2019): quem são 

as pessoas que acessam essas tecnologias? Apesar da garantia da hormonização, terapia 

hormonal ou hormonioterapia pelo Processo Transexualizador do Sistema Único de 

Saúde (SUS), junto à oferta de acompanhamento multidisciplinar e procedimentos 

cirúrgicos a pessoas trans e/ou travestis (BRASIL, 2008), muitas ainda se hormonizam 

sem esse tipo de acompanhamento (KRÜGER, 2018). Segundo dados de sua pesquisa 

sobre automedicação por mulheres trans e travestis, Krüger (2018) argumenta que isso 

ocorre, muitas vezes, devido à dificuldade de acesso aos serviços e pela falta de 

profissionais que prescrevam com segurança os medicamentos. Além disso, muitas 

pessoas trans e/ou travestis sofrem violência institucional dentro das unidades de saúde, 

por profissionais que desrespeitam, deslegitimam e patologizam suas identidades, além 

de violências que se interseccionam com a transfobia, como racismo3, gordofobia 

(MUJICA, 2019), capacitismo, entre outras. Isso gera inúmeros comprometimentos 

psíquicos, como a porcentagem de 85,7%4 dos homens trans ou pessoas transmasculinas 

que já pensaram ou tentaram cometer suicídio (SOUZA, 2016). Pela hormonização não 

fazer parte da Rede Nacional de Medicações (RENAME), quase nenhum estado 

brasileiro oferece os hormônios de forma gratuita, ofertando somente a receita 

(MUJICA, 2019). Além disso, não são muitos os serviços que oferecem esse tipo de 

atendimento no Brasil, sendo a maior parte deles localizados na zona central das capitais 

e grandes cidades. Aqui trago como exemplo a hormonização, mas, dentro do cuidado 

em saúde, é fundamental reforçar que pessoas trans e/ou travestis têm diferentes 

demandas, acessando diversas redes de atendimento dentro e fora do SUS (MUJICA, 

2019). Logo, os atendimentos em saúde à população trans e/ou travesti não podem ser 

pensados apenas tendo como porta de entrada o “Processo Transexualizador”, pois a 

saúde precisa ser olhada enquanto um aspecto biopsicossocial amplo e universalizante e 

não segregacionista e biologizante (MUJICA, 2019). O hackeamento por pessoas trans 

                                                             
3 Isso pode ser observado, por exemplo, no relato de mulheres autodeclaradas pretas sobre terem recebido 

menos orientações sobre o uso de hormônios (KRÜGER, 2018). 

4 Trago esse dado como uma forma de trazer visibilidade à população transmasculina, que sofre um 

apagamento histórico de suas identidades. Um exemplo recente disso foi a participação de pessoas 

transmasculinas por apenas dois minutos em uma transmissão online de dez horas na 25 Parada do 

Orgulho LGBT+ de São Paulo (IBRAT e CAT, 2021).  



 

          88 

 

não é ocorre apenas por disposições individuais ou de coletividades localizadas, mas 

também tem uma dimensão geopolítica, estando em constante disputa com 

enquadramentos institucionais, disposições sociais, de classe e de acesso. 

A figura do ciborgue vem com o desenvolvimento da cibernética, passando a ser 

usualmente definido como um organismo que combina partes orgânicas (organism) e 

cibernéticas (cyber), a fim de melhorar seu desempenho e atividades. O uso dessa figura 

no meio acadêmico ganhou força após a publicação do Manifesto Ciborgue, em 1985, 

por Donna Haraway, que utilizou e ciborgue para pensar as fronteiras entre dicotomias 

como máquina/humano, natureza/cultura, humano/não-humano, homem/mulher. No 

Manifesto Ciborgue (HARAWAY, 2009), as tecnologias ciborguianas foram definidas 

como restauradoras, normalizadoras, reconfiguradoras e melhoradoras. Essas 

tecnologias, que podem funcionar como ferramentas de hackeamento (PRECIADO, 

2018), são vistas por toda a parte: vacinas, fármacos, anabolizantes, LSD, inseminação 

artificial, tinta de cabelo, óculos, aparelho ortodôntico, tatuagem, celular, fone de 

ouvido, bicicleta, o uso de hormônios contraceptivos por mulheres cis ou de 

testosterona por homens cis. Em relação a esses últimos, penso, como exemplo da ação 

des hackers de gênero, de hackeamento, o uso de hormônios por pessoas trans. Penso 

nisso não enquanto uma busca por uma masculinidade/feminilidade cisgênera, como 

ocorre com homens cis que usam testosterona para aumentar a libido ou hipertrofiar a 

musculatura, mas como um rompimento e alteração na circulação desses códigos, uma 

estratégia de (bio)hackear o corpo, ao encontro de ume corpe ciborgue. No entanto, não 

é a única tecnologia ciborguiana que é utilizada por pessoas trans transmasculinas e/ou 

não binárias: as cirurgias estéticas e de redesignação sexual, o uso de binder5, o pump6, 

o uso de Minoxidil7, são alguns outros exemplos que penso8. Logo, trago aqui o uso 

dessas biotecnologias e a figura ciborgue, criatura de um mundo “pós-gênero” 

                                                             
5 Faixa que comprime os seios, a fim de reduzir ou “esconder”.  

6 Aparelho de sucção que deixa o clitóris com uma aparência maior (apesar de existir uma ideia de que o 

pump aumentaria o clitóris ele apenas incha, em função da sucção). 

7 Substância utilizada para o crescimento de pêlos, como bigode e barba.  

8 O uso ou não dessas (bio)tecnologias não deve servir como uma forma de hierarquizar vivências trans 

(MUJICA, 2019). Utilizá-las não deve ser uma imposição ou validação de uma “transgeneridade 

verdadeira”, ou como uma forma de assumir que essas pessoas fazem isso por necessariamente buscar 

passabilidade ou identificação com o gênero oposto ao designado no nascimento. 



 

          89 

 

(HARAWAY, 2009), para pensar a binariedade de gênero, usando e ciborgue como 

uma possibilidade9 de reivindicação identitária por pessoas trans. 

Jup do Bairro, em entrevista sobre seu EP “Corpo Sem Juízo” (TOLLENTINO, 

2020), falou sobre hackear para se sentir pertencente a outros espaços que não são 

pensados para certes corpes, mas, mais importante ainda, criar novos espaços:  

O que a gente tem criado é uma maneira de hackear, pra que outras como eu 

sintam-se pertencentes a outros espaços. É importante que pessoas como eu 
esteja nesses espaços, mas é mais importante ainda criar um novo mercado 

(JUP DO BAIRRO, 2020). 

Esses processos de hackear e criar algo novo fazem parte também do 

estabelecimento de lugares de potência para corpes dissidentes, corpes trans. Hackear é 

encontrar falhas nos (c)istemas para invadi-los. Dessa forma, trago o hackeamento 

transciborgue enquanto um caminho potente de rompimento com essas (cis)normas para 

a criação de novas possibilidades. Corpes dissidentes desafiam e transgridem a norma, 

incomodando porque “põem em evidência a fragilidade da heterocis-norma e da corpo-

normatividade imperante, na sua necessidade de repetição para ser entendida como 

natural e dada” (MUJICA, 2019, p. 36). A identidade ciborgue pode vir como uma 

quebra com a binariedade, com a heterocisnorma, como um desorganizar as fronteiras, 

desmontando antigas e novas dicotomias de gênero (HARAWAY, 2009). Haraway 

(2009) pensou as unidades ciborguianas como “monstruosas e ilegítimas”, como “mitos 

potentes de resistência e reacoplamento” (p. 47). Então, já que a não-binariedade é 

continuamente colocada pela (cis)norma e pela binariedade nesse local mítico, 

ilegítimo, por que não se apropriar disso? Reivindicar a identidade ciborgue sem gênero, 

ciborgue não-binárie, pode ser uma forma de habitar as fronteiras da cisgeneridade e 

transgeneridade binárias. É lidar com um entre que escapa das distinções comuns de 

homem/mulher, masculino/feminino, humano/máquina, natureza/cultura (GAVÉRIO E 

LOURENÇÃO, 2020). Logo, nos reivindicarmos ciborgues pode colocar nossa 

existência em perspectiva, olhando para como ela é atravessada pelas técnicas, ciências, 

                                                             
9 Autoras como Ávila (2015), Sandoval (1999) e Ramírez (2002) trazem analogias bastante interessantes 

da identidade ciborgue e a nova mestiça de Gloria Anzaldúa (1987), mulher chicana (sobre)vivente num 
contexto de fronteira México-Estados Unidos; assim como Gavério (2020), sobre corpes com deficiência 

e corpes ciborgue. No entanto, trago essa identidade enquanto possibilidade a fim de evitar cair na 

homogeneização identitária de afirmações como a de que “seríamos todes ciborgues” (inicialmente 

sustentada e, após, retratada por Haraway), que pode carregar problemáticas como a associação entre 

pessoas racializadas, trans e/ou travestis, gordas, com deficiência e “a monstruosidade do ciborgue” de 

Haraway (2009) (SCHUELLER, 2005). 



 

          90 

 

medicinas (GAVÉRIO E LOURENÇÃO, 2020) e encontrar, de alguma forma, um 

entre-espaço de subversão na (re)tomada dessa identidade.  

 

Referências Bibliográficas 

ANONYM, Lepht. Cybernetic for the Masses. Youtube, 2011. Postado por Barry J 

Belmont. Disponível em: <http://www.youtube.com/watch?v=a-Dv6dDtdcs>. Acesso 

em: 10 de Agosto de 2021.  

ANONYM, Lepht. Sapiens Anonym. Página inicial. Sem data. Disponível em: 

https://sapiensanonym.blogspot.com/. Acesso em: 10 de Agosto de 2021.  

ANZALDÚA, Gloria. Borderlands/La Frontera. San Francisco: Aunt Lute Books, 

1987. 

ÁVILA, Eliana. Do hight-tech à azteca: descolonização cronoqueer na ciberarte 

chicana. Revista Estudos Feministas, Florianópolis, v. 23, n.1, p. 191-206, 2015.  

BRASIL. Portaria nº 1.707, de 18 de agosto de 2008. Institui, no âmbito do Sistema 

Único de Saúde (SUS), o Processo Transexualizador, a ser implantado nas 50 unidades 

federadas, respeitadas as competências das três esferas de gestão. Diário Oficial da 

União, Brasília, 2008.  

CASSIANO, Ophelia. Guia para “Linguagem Neutra” (PT-BR): “Porque elus existem e 

você precisa saber!”. Medium, 30 de Setembro de 2019. Disponível em: 

https://medium.com/guia-para-linguagem-neutra-pt-br/guia-para-linguagem-neutra-pt-

br-f6d88311f92b. 

GAVERIO, Marco Antonio; LOURENÇÃO, Gil Vicente Nagai. Multiplicidades-

ciborgue, reabilitações e reflexões sobre o corpo: uma conversa entre dois cientistas. 

Revista Teoria e Cultura, Dossiê Saúde, Juiz de Fora: v. 15, n. 1, 2020. 

HARAWAY, Donna. Manifesto Ciborgue: Ciência, tecnologia e feminismo-

socialista no final do século XX. In. Tadeu, T. (Org.), Antropologia do ciborgue: as 

vertigens do pós-humano. Belo Horizonte: Autêntica, 2009. 

https://sapiensanonym.blogspot.com/
https://medium.com/guia-para-linguagem-neutra-pt-br/guia-para-linguagem-neutra-pt-br-f6d88311f92b
https://medium.com/guia-para-linguagem-neutra-pt-br/guia-para-linguagem-neutra-pt-br-f6d88311f92b


 

          91 

 

IAZZETTI, Brume. ‘Cistema’, ‘corpo’ e ‘diferença’ no choque de ‘realidades’ de 

pessoas trans dentro e fora da universidade. In: Jornadas de Antropologia John 

Monteiro, 2019, Campinas. Resumos. 

Instituto Brasileiro de Transmasculinidades (IBRAT); Coletivo de Artistas 

Transmasculines (CAT). Por mais representatividade transmasculina na parada 

LGBTQIA+ de São Paulo! change.org, Junho de 2021. Disponível em: 

<https://www.change.org/p/paradasp-por-mais-representatividade-transmasculina-na-

parada-lgbtqia-de-s%C3%A3o-

paulo?utm_source=share_petition&utm_medium=custom_url&recruited_by_id=57df9a

50-6e46-11eb-b0a6-a3316d4be066>. Acesso em: 27 de Junho de 2021. 

KRÜGER, Alícia. Aviões do Cerrado: uso de hormônios por travestis e mulheres 

transexuais do Distrito Federal Brasileiro. 2018. 114. Tese (Mestrado em Saúde 

Coletiva). Universidade Brasília, Brasília, 2018. 

MUJICA, Alê. Cartografias de cuidados à saúde trans na Atenção Primária do 

município de Florianópolis. 2019. 146. Tese (Doutorado em Saúde Coletiva), 

Universidade Federal de Santa Catarina, Florianópolis, 2019. 

PRECIADO, Paul B. TESTOJUNKIE: Sexo, drogas e biopolítica na era 

farmacopornográfica. Tradução: Maria Paula Gurgel Ribeiro. São Paulo: n-1 edições, 

2018. 

RAMÍREZ, Catherine. Cyborg Feminism: The Science Fiction of Octavia E. Butler 

and Gloria Anzaldúa. In: FLANAGAN, Mary; BOOTH, Austin. Reload: Rethinking 

Women + Cyberculture. Boston: Massachusetts Institute of Technology, p. 372-402, 

2002. 

SANDOVAL, Chela. Women Prefer a Choice. In: WOLMARK, Jenny (Ed.). 

Cybersexualities. Edinburgh: Edinburgh University Press, 1999. 

SCHUELLER, Malini Johar. Analogy and (White) Feminist Theory: Thinking Race and 

the Color of the Cyborg Body. Signs: Journal of Women and Society, Boston: v. 31, 

n. 1, p. 63–92, 2005. 



 

          92 

 

SOUZA, Érica. Projeto transexualidades e saúde pública no Brasil: entre a 

invisibilidade e a demanda por políticas públicas para homens trans. Relatório 

online do Núcleo de Direitos Humanos e Cidadania LGBT. 2016. 

TOLLENTINO, Alan. Jup do Bairro fala ao PP sobre novo EP: “não estou levantando 

exclamações, e sim interrogações”. Papel Pop, 14 de Junho de 2020. Música. 

Disponível em: <https://www.papelpop.com/2020/06/jup-do-bairro-fala-ao-pp-sobre-

novo-ep-nao-estou-levantando-exclamacoes-e-sim-interrogacoes/>.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.papelpop.com/2020/06/jup-do-bairro-fala-ao-pp-sobre-novo-ep-nao-estou-levantando-exclamacoes-e-sim-interrogacoes/
https://www.papelpop.com/2020/06/jup-do-bairro-fala-ao-pp-sobre-novo-ep-nao-estou-levantando-exclamacoes-e-sim-interrogacoes/


 

          93 

 

REPRESENTAÇÕES MIDIÁTICAS DE TRANSGÊNERES E 

TRAVESTIS E SUAS POSSÍVEIS LEITURAS NO 

DOCUMENTÁRIO DISCLOSURE10 

Ayres Tyupanyé Marques 

Bruno Henrique Assunção 

 

RESUMO: O objetivo do presente artigo é investigar conexões entre as narrativas 

cinematográficas e a progressão social da comunidade transgênero no mundo a partir do 

documentário Disclosure. O documentário retrata como a indústria cinematográfica é 

responsável por retroalimentar transfobia, entre outras violências simbólicas, desde os 

primórdios do cinema. Desta forma, a partir de teorias científicas afins ao presente tema 

e utilizando-se da decomposição de cenas, extraímos as seguintes categorias de análise: 

1) Ridicularização das corpas; 2) Violência; 3) Resistência. A análise do documentário 

torna evidente a importância de representações cinematográficas realmente 

comprometidas com os interesses da comunidade LGBTQIAP+, uma vez que estas são 

um importante meio de informação e construção de valores. 

Palavras-chave: Representações Cinematográficas; Representações Sociais; Pessoas 

Transgênero. 

 

ABSTRACT: The aim of this article is to investigate connections between 

cinematographic narratives and the social progression of the transgender community in 

the world, based on the documentary Disclosure. The documentary depicts how the film 

industry is responsible for feeding back transphobia, among other symbolic violence, 

since the beginnings of cinema. Thus, from scientific theories related to the present 

theme and using the decomposition of scenes, we extract the following categories of 

analysis: 1) Ridiculing the bodies; 2) Violence; 3) Resistance. The analysis of the 

documentary makes evident the importance of cinematographic representations really 

committed to the interests of the LGBTQIAP+ community, since these are an important 

means of information and value construction. 

Keywords: Cinematographic Representations; Social Representations; Transgender 

People. 

 

 

                                                             
10 Artigo apresentado ao Curso de Psicologia do Centro Universitário Jorge Amado como requisito para 

aprovação na disciplina Trabalho de Conclusão de Curso sob orientação do Prof. MinoRios. Salvador, 

2021. 



 

          94 

 

INTRODUÇÃO 

Não raramente escutamos ou dizemos que a vida imita a arte e vice-versa. Esse 

saber popular, que por vezes é utilizado para assinalar coincidências no cotidiano, na 

verdade é algo cujas implicações estão enraizadas fortemente na realidade psíquica dos 

grupos sociais. A partir da leitura de Henrique Codato, é possível compreender que os 

meios de comunicação de massa, em especial o universo do cinema, “ocupam um 

importante papel na organização e na construção de determinada realidade social” 

(CODATO, 2010, p. 48). 

 As telas do cinema, TV ou até celular, são uma via de reprodução das mais 

diversas narrativas e configurações existenciais. Na pele de alienígenas, vilões ou 

animações computadorizadas, vemos tramas emocionantes que ultrapassam a dimensão 

do entretenimento apenas, alcançando todo um sistema de simbolização da nossa 

realidade. Esse trâmite simbólico é justamente o que permite a criação e recriação de 

diversos objetos da realidade objetiva, gerando novos sentidos. 

A partir do momento em que o animal humano usa um dispositivo tecnológico 

como a câmera, abre-se um caminho para a realização de uma nova apreensão da 

realidade subjetiva que, no rolo de um filme, é um fragmento real de vida, de potência. 

O momento em que coexistimos com esses dispositivos tecnológicos, dissolvendo as 

fronteiras entre ser humano e tecnociência, é apontado por Ferreira dos Santos (1986, p. 

12) em sua obra “O que é pós-moderno”: 

[...] Simular por imagens como na TV, que dá o mundo acontecendo,significa 

apagar a diferença entre real e imaginário, ser e aparência.Fica apenas o 
simulacro passando por real. Mas o simulacro, talqual a fotografia a cores, 

embeleza, intensifica o real. Ele fabrica umhiper-real, espetacular, um real 

mais real e mais interessante que a própria realidade [...]. 

 Neste sentido, o autor supracitado aponta que por volta da década de 60, uma 

série de transformações decisivas começaram a acontecer na arte, na ciência e na 

política. O cenário opressor, cinza industrial começou a ser lentamente substituído por 

prédios altos com designs rebuscados, rodeados de outdoors coloridos e iluminados 

pelas novas tendências do momento. As formas de consumir se tornaram mais fluidas e 

diversas, quase que literalmente personalizadas para uma longa lista de públicos-alvo. 

 Os moldes hegemônicos científicos que estavam interpostos ao longo do sec. 

XX adotaram uma concepção de psiquismo sem história e história sem sujeito. Esta 



 

          95 

 

realidade ocorria porque o meio científico da época propugnava seus conhecimentos 

apenas nos laboratórios experimentais, respaldando esse saber com a utilização de 

escalas, inventários e avaliação comportamental feita individualmente, o que perpetuava 

erroneamente a dicotomia entre o individual e o social. Nesse sentido, em meio ao 

movimento de crítica à abordagem hegemônica, Serge Moscovici em sua primeira obra, 

enfatizou o senso comum como uma forma de conhecimento prático e um possível 

objeto de análise social (PAULA, KODATO, 2016, p. 201).  

 A abordagem moscoviciana traz em sua base, o entendimento da subjetividade 

em uma dimensão processual, dinâmica e contextual. A partir desse entendimento, o 

autor vai em busca de dar ênfase aos aspectos subjetivos para se analisar os processos 

constitutivos em sociedade, onde as representações sociais auxiliam nos processamentos 

de mudanças e transformações dos saberes em sociedade. Demonstrando, portanto, que 

o campo simbólico é um meio rico e necessário para se investigar a vida em sociedade, 

bem como os produtos desta em correlação com o contexto histórico dos grupos sociais, 

ou seja, para Moscovici representar uma coisa, um estado, não consiste simplesmente 

em desdobrá-lo, repeti-lo ou reproduzi-lo; é reconstituí-lo, retocá-lo e modificar o texto 

(MOSCOVICI, 1978, p. 58 apud PAULA, KODATO, 2016, p. 204). 

 A partir da Teoria das Representações Sociais criada por Serge Moscovici é 

possível analisar a relação indivíduo e sociedade através dos aspectos objetivos e 

subjetivos contidos no cotidiano em sociedade, já que “as representações sociais são 

conhecimentos práticos que se desenvolvem nas relações do senso comum, são 

formadas pelo conjunto de ideias da vida cotidiana, construída nas relações 

estabelecidas entre sujeitos ou através das interações grupais” (MOSCOVICI, 2002 

apud SANTOS, DIAS, 2015, p. 175) o que habilita o senso comum enquanto objeto de 

pesquisa social bastante profícuo. 

 Segundo Jodelet (2009), as representações sociais estão relacionadas com 3 

esferas de pertença, sendo elas a subjetividade, a intersubjetividade e a 

transubjetividade. Em relação à subjetividade, enfoca-se na importância deste campo 

para se pensar as representações sociais, pois é através da subjetividade que pode-se 

examinar aspectos dos indivíduos consigo mesmos, ou seja, a subjetividade é via de 

elaboração dos indivíduos a medida que estes experienciam suas próprias interpretações 

cognitivas e emocionais das diversas formas de sociabilidades existentes em seu 



 

          96 

 

contexto psicossocial, atribuindo sentido e valor ao que estar sendo decodificado nas 

representações sociais, que podem ocorrer de forma ativa nesse processo, onde o sujeito 

elabora sua vivência cotidiana de forma efetiva, ou fluindo de forma passiva, quando o 

sujeito integra conceitos e realidades por pressão e influência social do meio ao qual 

esteja  inserido. Para a autora, a subjetividade engendra potentes definidores quanto aos 

processos identitários através do reconhecimento ou não, de possíveis corporeidades 

e/ou identidades coletivas. Assinalando a importância da subjetividade: 

[...] Levar em consideração o nível subjetivo permite compreender uma 

função importante das representações. As representações, que são sempre de 

alguém, têm uma função expressiva. Seu estudo permite acessar os 

significados que os sujeitos, individuais ou coletivos, atribuem a um objeto 

localizado no seu meio social e material, e examinar como os significados 

são articulados à sua sensibilidade, seus interesses, seus desejos, suas 

emoções e ao funcionamento cognitivo [...]. (JODELET, 2009, p. 696) 

 A intersubjetividade concretiza uma relação dialógica de interpretação de 

significados que são partilhados entre os indivíduos, que, a partir desse contexto, são 

habilitados a mudar de alguma forma sua realidade social, à medida que debatem 

questões que são de relevância para seus membros, podendo propiciar até mesmo 

ações transformadoras através de um discurso que é proferido socialmente, por meio 

das representações. Essa análise levantada é confirmada pela autora:  

A esfera de intersubjetividade remete às situações que, em um dado contexto, 

contribuem para o estabelecimento de representações elaboradas na interação 
entre os sujeitos, apontando em particular as elaborações negociadas e 

estabelecidas em comum pela comunicação verbal direta. (JODELET, 2009, 

p. 697) 

 A última esfera de pertença a partir do esquema proposto por Jodelet para se 

explicar as representações sociais é o campo da transubjetividade. A autora traz o 

entendimento que a transubjetividade carrega consigo tanto a subjetividade, quanto 

a intersubjetividade, ou seja, tanto os indivíduos e grupos com suas subjetividades, 

quanto os discursos e formas de interpretação destes do mundo, através da 

transmissão de informações e interpretação destas por parte dos indivíduos na 

sociedade, que é elaborado através da intersubjetividade. Jodelet assinala com 

clareza o entendimento da transubjetividade:  

Ele remete igualmente ao espaço social e público onde circulam as 
representações provenientes de fontes diversas: a difusão pelos meios de 

comunicação de massa, os contextos impostos pelos funcionamentos 

institucionais, as hegemonias ideológicas etc. Atravessando os espaços de 

vida locais, esta esfera constitui um meio onde mergulham os indivíduos. 

(JODELET, 2009, p. 699) 



 

          97 

 

 A comunicação é um fator primordial para se entender as representações sociais 

e os fenômenos sociais. O ser humano é um ser moldado através da história e da 

sociedade, logo, entender como ocorre a comunicação nesse contexto é fundamental 

para compreender como as pessoas se comunicam e até mesmo qual o significado que a 

comunicação tem para os indivíduos. Assim, pode-se considerar que o meio de 

comunicação em massa “difunde uma cultura homogênea, destruindo as características 

culturais de cada grupo etário” (ALEXANDRE, 2001 p. 115). Apoiado nesse aspecto 

negativo dos meios de comunicação em massa, entende-se que este monopólio 

hegemônico, tende a propagar estigmas, preconceitos e cenas de transfobia que são 

amplamente disseminados para a sociedade, que a partir desse bombardeio superficial 

de informações a qual as representações sociais de pessoas transgêneres são elencadas, 

com base em muito preconceito. 

 Nesta perspectiva, podemos entender que o cinema põe em xeque a ideia da 

representação social enquanto um conceito a priori. O olhar do diretor, numa 

triangulação com a câmera e o sujeito que está atuando, estão diretamente relacionados 

ao desejo daquele que se dispõe a assistir. Num mundo de espectadores cúmplices do 

desejo da equipe cinematográfica, as verdades e paradigmas estão à mercê de uma série 

de projeções entre a câmera e o olhar, ainda segundo Codato (2010). 

 Sendo assim, não ficamos longe da compreensão de que quando uma pessoa 

trans (indivíduo cujo gênero foi designado erroneamente ao nascer) aparece como 

personagem de um filme, a composição de sua narrativa é possível devido às mãos que 

moldam o roteiro, e esse roteiro vem de uma psiquê situada socialmente. Apesar do 

termo “transgênero” ser cunhado apenas nos anos 60 (BARIFOUSE, 2018), desde a 

gênese das artes visuais tem-se a reprodução de imagens nas quais pessoas com sexo 

biológico masculino aparecem performando papéis de gênero feminino e vice-versa.  

É interessante assinalar, portanto, que essas narrativas, essas “contações de 

histórias” superficialmente inofensivas, na verdade são um elemento fundamental para a 

precipitação de estigmas e preconceitos que tão logo conseguimos ver atrás das 

câmeras, no nosso dia a dia. Segundo Feder (2020), é preciso entender o recorte 

histórico das produções cinematográficas ao longo das décadas, e como os personagens 

transgêneres vem sendo representados. O cineasta faz um elóquio das primeiras 

aparições de personagens travestides nas telas do cinema, em função do filme “Old 



 

          98 

 

Maid Her Picture Taken” (FEDER, 2020 apud FLEMING; PORTER, 1901) que traz as 

primeiras imagens que iniciaram o movimento de representações de personagens que 

quebravam essa dicotomia de gênero. O diretor de cinema também explana que a obra 

“Judith of Bethulia” de David Wark Griffith (FEDER, 2020 apud GRIFFITH, 1914) foi 

um importante precursor dessas representações, que ecoam até a pós-modernidade.  

 A palavra transexual está dentro de uma gama de rótulos que misturam 

sexualidades e identidades de gênero. Por volta de 1994, surgiu a primeira sigla 

designada para aquelas pessoas que não correspondiam a uma expectativa social de 

heterossexualidade e performance de gênero, a sigla GLS identificava gays, lésbicas e 

simpatizantes (MARASCIULO, 2020). Com o avanço dos conhecimentos acerca dessas 

minorias e suas variedades, ao longo dos anos foram sendo adicionadas outras letras 

relacionadas à identidade de gênero ou à sexualidade.  

Para entender a sigla LGBTQI+, com base nas definições da Aliança 

Nacional LGBTI, é importante saber que parte dela, as letras LGB, refere-se 

a orientação sexual da pessoa, ou seja, as formas de se relacionar afetiva e/ou 

sexualmente com outras pessoas, e outra parte, TQI+, diz respeito a 

identidade de gênero, ou seja, como a pessoa se identifica, e vai além do 

gênero feminino ou masculino. (SANTOS, 2020) 

A falta de representatividade positiva de mulheres trans no cinema, por exemplo, 

principalmente os lançamentos feitos até meados dos anos 90, nos mostram como a 

sociedade civil se posiciona política e/ou eticamente diante desses corpos. Enquanto o 

ato de se travestir, na vida real, era considerado crime em diversos países, os cinemas 

exibiam livremente imagens de travestis sendo ridicularizadas, perseguidas e até mortas. 

Gomes e Zenaide (2019) apontam que somente na década de 60 começaram a surgir 

movimentos políticos minimamente organizados focados em resgatar e exigir direitos 

de pessoas não-hetero, ou seja, homossexuais. As pautas sobre diversidade de gênero só 

ganharam mais força anos 2000. No Brasil, ao fim dos anos 2000, acontece a I 

Conferência Nacional GLBT em 2008, nesta ocasião a letra T é oficialmente adicionada 

à sigla do movimento LGBT, representando justamente uma ampliação na busca de 

cidadania e direitos negados à comunidade por tanto tempo (GOMES; ZENAIDE, 2019, 

p. 8). 

Buscando compreender como ocorrem as representações sociais de pessoas trans 

e travestis no cinema, foi analisado o documentário Disclosure, do cineasta Feder 

(2020), que está disponível na plataforma de streaming da multinacional Netflix. A obra 



 

          99 

 

de Sam Feder traz um recorte das produções cinematográficas ao longo da história da 

sociedade ocidental. Também há a intenção de analisar a conexão entre essas 

representações e a situação social em que se encontram os movimentos de 

representatividade e resistência LGBTQI+. 

Apreendemos o elevado grau de relevância desta pesquisa visto que há uma 

escassez de pesquisas científicas LGBTQI+, além de uma ineficiência institucional em 

lidar com as problemáticas de gênero e violência no país. Por exemplo, no relatório de 

2019 do Disque Direitos Humanos (BRASIL, 2019) produzido pelo Governo Federal, 

pelo Ministério da Mulher, da Família e dos Direitos Humanos com apoio da Ouvidoria 

Nacional de Direitos Humanos, as únicas tabelas que trazem dados sobre a comunidade 

LGBTQI+ estão incompletas e não estão atentas às dimensões sociais que a sigla cobre 

por definição. 

Enquanto pesquisadores então, indagamos: que possíveis associações existem 

entre as representações cinematográficas de personagens transgêneres e as 

representações sociais deste público? Neste cenário, o presente artigo tem a proposta de 

investigar as consonâncias entre as narrativas cinematográficas e a progressão social da 

comunidade transgênero no mundo. Avaliando as produções disponibilizadas para a 

sociedade (cinemas, canais abertos de televisão e canais de streaming), investigaremos 

as correlações entre as representações sociais de pessoas trans e como elas se 

retroalimentam através da cultura de massas. 

 

MÉTODO 

 O presente artigo trata-se de uma pesquisa de natureza qualitativa, que, de 

acordo com Denzin e Lincoln (2006), é uma “abordagem interpretativa do mundo”, 

portanto, é possível então para nós estudar os fenômenos em seus cenários naturais, 

visando a compreender também os significados que as pessoas lhes atribuem e 

transmitem socialmente. 

 Nesta perspectiva, este trabalho contempla a categoria de pesquisa documental 

que, segundo Damaceno et. al. (2009), permite investigar determinada problemática de 

forma indireta, através do estudo daquilo que é produzido pela sociedade civil. Os 

autores ainda declaram que: 



 

          100 

 

Como produto de uma sociedade, o documento manifesta o jogo de força dos 

que detêm o poder. Não são, portanto, produções isentas, ingênuas; traduzem 

leituras e modos de interpretação do vivido por um determinado grupo de 

pessoas em um dado tempo e espaço. (DAMACENO et. al., 2009, p. 3) 

 Como último adendo, salientamos a própria etimologia da palavra “documento”, 

que vinda do termo em latim documentum, tem seu significado derivado da palavra 

docere, que significa nada menos que “ensinar” (RONDINELLI, 2011, p. 28 apud 

SAGREDO). Logo, a análise de documentos a partir de um rigor científico guarda largo 

potencial científico. 

 O documento escolhido é a uma produção cinematográfica chamada Disclosure 

(Sam Feder, 2020), lançada em 2020 pela plataforma de streaming Netflix. Nós 

pesquisamos em plataformas online de vídeo gratuitas ou de baixo custo (YouTube, 

Netflix e similares), usamos os descritores “transgênero” e “revelação” para iniciar as 

buscas. Nossos critérios de inclusão foram: 

1. Documentos cinematográficos sobre as pautas trans; 

2. Documentos cinematográficos sobre a representação de pessoas 

transgênero no universo audiovisual; 

3. Documentos cinematográficos sobre a representatividade de pessoas 

transgênero no universo audiovisual; 

4. Documentos cinematográficos disponíveis em plataformas de streaming 

populares; 

5. Documentos cinematográficos com menos de 120 minutos. 

Enquanto os critérios de exclusão foram: 

1. Documentos cinematográficos sobre as pautas cis; 

2. Documentos cinematográficos sobre a representação de pessoas 

cisgênero no universo audiovisual; 

3. Documentos cinematográficos sobre a representatividade de pessoas 

cisgênero no universo audiovisual; 

4. Documentos cinematográficos indisponíveis em plataformas de 

streaming populares; 

5. Documentos cinematográficos com mais de 120 minutos. 

Esta produção cinematográfica foi selecionada porque seu conteúdo fornece 

informações essenciais no que tange aos objetivos deste trabalho, além de ser o único 



 

          101 

 

resultado encontrado após aplicar-se os critérios de inclusão e exclusão para os 

descritores “transgênero” e “revelação”. O documentário permite justamente visualizar 

os processos psicossociais subentendidos entrelaçados a filmes famosos e de grande 

circulação, no ângulo em que essas estórias apresentam personagens como figuras ou 

processos dissidentes de gênero sempre em lugar de vítima, humilhação, comédia ou 

morte. 

 

RESULTADOS 

Assistir Disclosure é uma experiência que produz uma série de associações e 

reflexões acerca de como as produções culturais, por mais inofensivas que pareçam, são 

capazes de retroalimentar uma série de preconceitos e estigmas. A abordagem sócio-

histórica do documentário, com lugar para uma boa coleção de valiosos dados 

estatísticos mundiais, é, além de pioneira neste tema, essencial para que este seja 

elucidado de forma leve, mas consistente para diversos públicos. 

A análise documental realizada permite explorar em alguns recortes de cenas, 

analisar como ocorreu a evolução histórica da luta por direitos e dignidade humana das 

pessoas trans, bem como a interpretação de alguns elementos representacionais que 

foram historicamente ligados ao público em questão nos meios de comunicação em 

massa, como é o caso do cinema, meio que inicialmente ancorava aspectos negativos na 

subjetividade das pessoas, atrelando-as sempre a contextos reducionistas, 

preconceituosos e estigmatizantes. 

 Ao passo que o presente artigo objetiva investigar as correlações entre as 

narrativas cinematográficas de representações de personagens transgêneres com a 

progressão social desta mesma comunidade no mundo; e contornando os elementos que 

se segmentam na obra fílmica intitulada Disclosure por Feder (2020), os resultados 

foram aglutinados em 3 categorias de análises: ridicularização das transfeminilidades, 

violência e resistência. 

 Ao analisar a obra fílmica em destaque, fica notório que os pontos de partida 

para o início das representações de personagens transgêneres foram as narrativas 

ficcionais que expunham suas imagens como se fossem piadas, estas, carregadas de 

cenários reducionistas acerca dessas vivências. À época do lançamento dos primeiros 



 

          102 

 

filmes da história da humanidade que continham personagens travestidos, segundo 

consta no próprio documentário, a vida fora das telas era uma sentença de prisão ou até 

morte para pessoas trans.  

Não seria novidade encontrarmos notícias em um jornal americano do século 

XX sobre prisões e multas aplicadas a pessoas “capturadas” por estarem transgredindo 

as normas de gênero na vida real. Se um homem, cis ou não, fosse pego fazendo 

crossdressing ele estaria cometendo um ato ilegal (FEDER, 2020). Daí compreende-se 

que a ridicularização dos corpos trans era algo permitido contanto que permanecesse no 

campo da ilusão cinematográfica, da mentira; logo, uma travesti na vida real torna-se 

algo quimérico ou bobo, ridículo. 

De cenas em que as personagens causam riso histérico, até desmaios, é possível 

entender como a sociedade, para além das câmeras, visualizava essas pessoas na vida 

real. A atriz Laverne Cox comenta sobre isso nas cenas iniciais do documentário “[...] 

acho que por muito tempo, a forma como pessoas trans foram representadas na tela 

sugeriu que somos doentes mentais, que não existimos. E assim, aqui estou eu.” (COX, 

2020 apud FEDER, 2020). O relato de Laverne, mulher trans nascida em 1972, está 

diretamente relacionado a um não-lugar de pessoas transgênero na vida real e como 

isso, no mundo das telas brilhantes é transformado em um show, o sofrimento real se 

torna fonte de entretenimento. 

Para o autor, as produções cinematográficas tratavam os aspectos 

representacionais da transfeminilidade de pessoas travestis e transgêneres como se 

fossem meras bobagens, ao mesmo tempo em que reproduziam elementos midiáticos 

invólucros de semblantes “vergonhosos” que são amplamente projetados nessas 

complicações fílmicas e que vão muito além das telas de cinema. Tais condutas são 

circunstâncias com potencial para serem entendidos socialmente como práticas deveras 

esdrúxulas, que acabam por reduzir o julgamento sob aqueles que riem e ojerizam as 

travestis. Se fazem de tal forma nos filmes, o que vai parar a sociedade de fazer o 

mesmo na vida real? 

 Ainda existe um número considerável de produções cinematográficas que 

perpetuam imagens vexaminosas ou que limitam essas representações apenas a esse tipo 

de contexto, que para Feder (2020) foi um modelo replicado desde a gênese do cinema. 

O discurso que é bombardeado para a sociedade através desses meios de comunicação 



 

          103 

 

em massa moldou uma visão da sociedade sobre pessoas e personagens transgêneres em 

estereotipias também negativas que se proliferam através do senso comum, já que 

códigos subjetivos são rotineiramente elencados nesses contextos, seguindo e 

exemplificando-se em diálogos intersubjetivos que também reforçam/mascaram essas 

realidades preconceituosas. 

 O campo construído pelo autor da obra documental em relevo de análise volta-se 

ao enredo com diversas aparições de personagens transgêneres referindo-se a pessoas 

abomináveis nas tramas, confabulando com correlações de aspectos de violências, onde 

geralmente esses personagens se comportam de maneira exacerbadamente agressiva, 

aparecendo inclusive sobre a fotogenia do mundo material se equiparando a seria 

killers, sociopatas, perversos ou degenerados. Esse aspecto trazido por Feder (2020) se 

mostra recorrente em inúmeras obras fílmicas analisadas pelo autor, teorizando que 

desta forma, os diretores desses filmes e séries ensinaram a sociedade a terem medo das 

pessoas transgêneres, já que, expressivas obras midiáticas ajudavam a fomentar mais 

um estereótipo onde associavam-se questões identitárias de gênero como sendo algo que 

dissidia das demais pessoas em sociedade à proporção que a presença de tais pessoas 

que traziam essa diversidade colocava as outras pessoas ao seu redor em algum tipo de 

risco contra sua integridade física, emocional ou psicológica. Nick Adams que é diretor 

de representatividade e mídia trans da GLAAD (Gay & Lesbian Alliance Against 

Defamation), entende que:  

Infelizmente, Hollywood passou muitos anos, especialmente em séries 

policiais e médicas, perpetuando a narrativa das vítimas trans e caindo 

geralmente em alguns enredos. Um alguém é assassinado porque é 

transgênero. Ou a versão médica é que os hormônios estão as matando. Ou o 

personagem trans tem um câncer ligado ao sexo de nascimento. (ADAMS, 

2020 apud FEDER, 2020) 

 Essa realidade narrada traz a forma como as representações sociais de 

personagens transgêneres foram construídas, carregadas de elementos subjetivos que 

foram ancorados com outros elementos em prol da transfobia, cooperando com todo o 

preconceito que é amplamente recorrente na sociedade, proferindo um discurso com 

uma rede de sentidos que só rotulam as pessoas transgêneres e as 

distanciam/marginalizam das demais camadas em sociedade.  

 As resistências da comunidade LGBTQI+ ressoam por todos esses contextos que 

foram minuciados. Feder (2020) nos traz que apesar de existirem pessoas transgêneres 



 

          104 

 

atuando em filmes e séries efetivamente a partir da década 70, foi apenas na década de 

90 que se teve a primeira produção cinematográfica que colocou pessoas transgêneres 

no centro do enredo, representando personagens transgêneres, tendo o filme “Paris is 

Burning” (LIVINGSTON, 1990 apud FEDER, 2020) como precursor desse movimento 

de mudanças das representações das pessoas transgêneres socialmente nas telas do 

cinema, o filme traz aspectos culturais e subjetivos que se referem à cultura 

estadunidense das pessoas transgêneres colocando as narrativas desses personagens 

transgêneres no centro da trama, aspecto que ajudou a ampliar as representações da 

população transgêneres no universo cinematográfico. 

 Uma virada histórica está em curso no mundo cinematográfico, essa realidade se 

dá em decorrência dessa ocupação de pessoas transgêneres tanto na representação de 

personagens transgêneres em filmes e séries, quanto pessoas transgêneres escrevendo 

roteiros, filmando e dirigindo esses filmes e séries, utilizando a arte como ferramenta 

para romper os estigmas que foram impostos nesse meio de comunicação em massa que 

tão intensamente deslegitimou as existências de transgêneres em sociedade.  Destarte, 

Yan Ford que além de ser uma pessoa transgênere é cineasta e produtor estadunidense 

traz que “[..] não podemos ser uma sociedade melhor, até vermos essa sociedade 

melhor. Não posso estar no mundo, até eu ver que estou no mundo” (FORD, 2020 apud 

FEDER, 2020). Esse aspecto levantado condiz com um viés de resistência da população 

transgêneres no mundo, através do reconhecimento do local de fala dessas pessoas e 

pelo esforço destas em trazer personagens que sejam explicitamente transgêneres nas 

tramas, sem que essas representações sociais estejam carregadas de preconceitos e 

reducionismos como se era de costume.  

 Por fim, apesar do significativo avanço nas representações positivas quando se 

referindo à população transgênere, tal fato não é suficiente para mudar a realidade social 

desta comunidade no mundo já que essas pessoas ainda ocupam um lugar social de 

minoria, sendo alvo de muita discriminação e violações dos direitos da dignidade 

humana. Feder traz uma fala da historiadora Susan Stryker: 

Ainda há muito trabalho a se fazer, e não podemos achar que, só porque você 

vê uma representação trans, a revolução acabou. [...] As coisas podem mudar 

num instante. Uma representação positiva só consegue mudar as condições 

de vida das pessoas trans se fizer parte de um movimento mais amplo pela 

mudança social. Mudar a representação não é o objetivo. É só um meio para 

um fim. (STRYKER, 2020 apud FEDER, 2020). 



 

          105 

 

 Trazendo um paralelo com o cenário brasileiro por um exemplo, a realidade 

vivenciada é de ineficácia do Governo Federal em tecer ferramentas de cidadania que 

dêem conta de combater as violências contra a população LGBTQI+ e da mesma 

maneira ineficiente em mapear as violências direcionadas contra esta população em 

território nacional. Ao se analisar o relatório proferido pelo Ministério da Mulher, da 

Família e dos Direitos Humanos (BRASIL, 2019) o que se evidencia é que tal balanço 

que é feito anualmente, carece de um aprofundamento na diferenciação dos 

determinantes identitários e dos aspectos que envolvem diversidade sexual. Fica em 

aberto também, em qual contexto ocorrem essas violências ocorrem, bem como quais 

seriam as proposta resolutivas dessas violações que são relatadas através do Disque 100 

(Disque Direitos Humanos).   

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 As pessoas transgênero enfrentam dificuldades para sobreviver todos os dias. 

Desde o princípio do que chamamos de “pós modernidade”, nossas corpas chocam, 

rompem com a programação binária que tem sido hegemônica no que diz respeito aos 

paradigmas de gênero e sexualidade. Não somos isso ou aquilo, somos isso e aquilo; 

não somos letras numa sigla, somos pessoas. 

 O cenário de negligência a que pessoas transgênero são submetidas é 

retroalimentado pelos cenários ficcionais. A frequência com que pessoas trans morrem, 

são ridicularizadas, assediadas e violadas em seus direitos básicos no cinema é a 

espetacularização deste contexto, sem a mínima pretensão de olhar para esta 

comunidade de forma positiva, politicamente edificante.  

 Os principais resultados a partir da análise fílmica do documentário Disclosure, 

dirigido por Sam Feder (2020) apontam que as primeiras representações 

cinematográficas de personagens transgêneres reproduziam um viés carregado de 

estereotipias e cenários reducionistas que espelhava o tratamento dado às pessoas 

transgênero em sociedade. Outro resultado evocado é a fotogenia do mundo material 

que colocou as personagens transgêneres sendo interpretadas sob a pele de sociopatas, 

perversas ou degeneradas, nuance que era inserida em contextos de violência nos 

enredos. A última categoria analisada refere-se ao processo de resistência da população 



 

          106 

 

transgênere que fomentou uma virada sócio-histórica no mundo cinematográfico, já que 

avanços nas articulações políticas dedicadas a pessoas trans trouxeram uma ampliação 

na ocupação destas em espaços mais diversos, com aumento de representações sociais 

positivas. 

 Por fim, as principais limitações se direcionam ao fato de que não existem 

estudos que se debrucem a analisar a realidade social das pessoas transgêneres no que se 

refere aos aspectos de representações sociais desta comunidade no mundo 

cinematográfico. Há uma escassez também de dados oficiais do governo federal que 

aprofundem a coleta de dados e diretrizes de formulação e coleta de dados que 

acompanhem as especificidades que a temática necessita.  

 No que diz respeito a recomendações e cenários futuros para o recorte desta 

pesquisa, existe um vácuo teórico deveras preocupante no que diz respeito a textos 

acadêmicos redigidos ou centrados nas pautas trans. Sendo assim, compreendemos que 

o tema do presente artigo não se esgota apenas neste texto; o debate sobre as 

desconstruções e reconstruções da ideia de gênero na espécie humana está longe de 

chegar a um consenso, a própria metodologia de buscar um consenso fechado acerca de 

algo tão abstrato e transubjetivo já vem se provando ser ineficaz, paradoxal. 

 É fundamental que as próximas pesquisas estejam atentas às demandas 

prioritárias e de sobrevivência das populações trans. Acesso a comodidades da bolha 

cisgênera não significa equidade, significa apenas que o sistema patriarcal e capitalista 

pós-moderno está se adaptando para nos transformar em um mercado, em uma “marca”. 

A produção científica acerca da comunidade LGBTQIAP+ precisa muito desconstruir 

os cenários radicais que tem sido um fantasma das décadas passadas. Cabe a cientistas 

de hoje recuperar uma visão implicada politicamente e consciente da magnitude com 

que os direitos humanos são negados a essas pessoas; apenas esta noção é viável 

desconstruir os padrões de violência, ridicularização e medicalização que se repetem em 

diferentes culturas e décadas na história da humanidade. 

 

Referências Bibliográficas 

ALEXANDRE, Marcos. O papel da mídia na difusão das representações sociais. 

Comum, Rio de Janeiro, v. 6, n. 17, p. 111-125, 2001. Disponível em: 



 

          107 

 

<http://professor.pucgoias.edu.br/SiteDocente/admin/arquivosUpload/17352/material/o

papel%20da%20m%C3%ADdia%20na%20difusao%20de%20representacoes%20sociai

s.pdf>. Acesso em: 17 nov. 2020. 

BARIFOUSE, Rafael. Como ser transgênero foi de ‘aberração’ e ‘doença’ a questão de 

identidade. BBC News Brasil. São Paulo, 30 set. 2018. Disponível 

em:<https://www.bbc.com/portuguese/geral-

44651428#:~:text=O%20que%20s%C3%A3o%20pessoas%20transg%C3%AAnero&te

xt=O%20termo%20foi%20cunhado%20em,se%20popularizou%20nas%20d%C3%A9c

adas%20seguintes>. Acesso em: 31 ago. 2020. 

BRASIL. Ministério da Mulher, da Família e dos Direitos Humanos. Relatório Disque 

100 2019. Disponível em: https://www.gov.br/mdh/pt-br/acesso-a-

informacao/ouvidoria/Relatorio_Disque_100_2019_.pdf. Acesso em: 10 de abr. 2021. 

CODATO, Henrique. Cinema e Representações Sociais: alguns diálogos possíveis. 

Verso e Reverso, Belo Horizonte, v. 29, n. 55, p. 47-56, 2010. Disponível em: 

http://revistas.unisinos.br/index.php/versoereverso/article/download/44/8. Acesso em: 8 

ago. 2020. 

DAMACENO, Ana, et. al. PESQUISA DOCUMENTAL: ALTERNATIVA 

INVESTIGATIVA NA FORMAÇÃO DOCENTE. IX Congresso Nacional de Educação. 

Curitiba, 2009. Disponível em: 

<https://educere.bruc.com.br/arquivo/pdf2009/3124_1712.pdf>. Acesso em: 17 nov. 

2020.  

DENZIN, N. K. e LINCOLN, Y. S. Introdução: a disciplina e a prática da pesquisa 

qualitativa. In: DENZIN, N. K. e LINCOLN, Y. S. (Orgs.). O planejamento da pesquisa 

qualitativa: teorias e abordagens. 2. ed. Porto Alegre: Artmed, 2006. p. 15-41. 

GOMES, José; ZENAIDE, Maria de Nazaré. A trajetória do movimento social pelo 

reconhecimento da cidadania LGBT. #Tear: Revista de Educação, Ciência e 

Tecnologia, Rio Grande do Sul, v. 8 n.1. 2019. Disponível em: 

https://periodicos.ifrs.edu.br/index.php/tear/article/view/3402. Acesso em: 27 mai. 

2021. 



 

          108 

 

HANAUER, O. F. D.; HEMMI, A. P. A. Caminhos percorridos por transexuais: em 

busca pela transição de gênero. Saúde Debate, Rio de Janeiro, v. 43, p. 91-106, 2020. 

Disponível em:<https://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0103-

11042019001300091&tlng=pt>. Acesso em: 16 out. 2020. 

JESUS, Jaqueline. Orientações sobre identidade de gênero: conceitos e termos. 

Brasília, 2012. E-book. 23p. Disponível em: 

<https://issuu.com/jaquelinejesus/docs/orienta__es_popula__o_trans>. Acesso em: 23 

set. 2020. 

JODELET, Denise. O movimento de retorno ao sujeito e a abordagem das 

representações sociais. Sociedade e Estado, Brasília, v. 24, n. 3, p. 679-712, 2009. 

Disponível em: <http://dx.doi.org/10.1590/S0102-69922009000300004>. Acesso em: 6 

nov. 2020.  

MARASCIULO, Marilia.O que significam as letras da sigla LGBTQI+? Galileu. 

Disponível em: <https://revistagalileu.globo.com/Sociedade/noticia/2020/03/o-que-

significam-letras-da-sigla-

lgbtqi.html#:~:text=A%20sigla%20passou%2C%20ent%C3%A3o%2C%20a,e%20invi

sibilidade%20dentro%20do%20movimento>. Acesso em 13 nov. 2020. 

SANTOS, Jairdos. O que é Pós-Moderno. São Paulo: Editora Brasiliense, 1986. 113 p. 

SANTOS, Geovane, Tavares.; DIAS, José, M., B. Teoria das representações sociais: 

uma abordagem sociopsicológica. Macapá, Revista Eletrônica de Humanidades do 

Curso de Ciências Sociais da Unifap, v. 8, 2015. Disponível 

em:https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs/article/view/1416/santosv8n1.pdf. 

Acesso em: 21 mar. 2021 

RONDINELLI, Rosely. O conceito de documento arquivístico frente à realidade 

digital: uma revisitação necessária.Universidade Federal Fluminense, Niterói, 2011. 

Disponível em: 

<https://www.siarq.unicamp.br/siarq/images/siarq/publicacoes/preservacao_digital/tese

_rondinelli.pdf>. Acesso em: 14 nov. 2020. 

 

 



 

          109 

 

ENTREVISTA SOBRE SAÚDE TRANSMASCULINA11 

Entrevistado: Athos Souza 

Entrevista concedida a: Giulianna Nonato 

 

GIULIANNA NONATO: Não existe saúde transmasculina. É assim que o 

entrevistado de hoje define a situação de homens trans e pessoas transmasculinas em 

relação à falta de acesso a serviços básicos de saúde, mas também em relação à escassez 

de dados e à falta de políticas públicas para a população trans em geral, especificamente 

para a população transmasculina, que sofre de uma invisibilidade. Hoje, conheceremos 

o Athos, educador comunitário do Centro de Pesquisas do Hospital das Clínicas da 

USP, em São Paulo. 

ATHOS SOUZA: Meu nome é Athos. Vim para São Paulo sem expectativa 

emprego nem nada. Queria trabalhar com alguma coisa que me possibilitasse ajudar 

minha população, e vi que em São Paulo acontecia muita coisa referente a militância e 

ativismo. Vi a vaga de emprego enquanto educador comunitário. Caí no Hospital de 

Clínicas e hoje estou aqui faz mais ou menos um ano e meio. 

GIULIANNA NONATO: O trabalho do Athos é fazer uma ponte entre a 

população LGBTIA+ e as pesquisas clínicas que acontecem no HC. Dentre os vários 

desafios desse trabalho, existe o histórico transfóbico da produção de conhecimento. 

Geralmente, pesquisadores cis utilizam a nós, pessoas trans, como seus objetos de 

estudo, e não nos retornam com resultados que sejam úteis para nossa população, 

principalmente em forma de dados que evidenciem uma demanda, que justifique a 

construção de políticas públicas que nos favoreçam, que supram as nossas necessidades. 

ATHOS SOUZA: São pessoas trans que estão por atrás desse trabalho 

justamente para cobrar esses pesquisadores: “tá, vocês estão nos usando e nos 

estudando, mas queremos respostas”, principalmente voltadas para a área de políticas e 

acesso à saúde dessas pessoas. Costumamos dizer que a pessoa que participa de 

                                                             
11 Entrevista de Athos Souza concedida a Giulianna Nonato, disponível no perfil de Instagram @travagiu, 

pelo seguinte endereço eletrônico: <https://www.instagram.com/tv/CP01gdQHOu_/>. Entrevista 

transcrita por Cello Latini Pfeil. 

https://www.instagram.com/tv/CP01gdQHOu_/


 

          110 

 

pesquisa clínica está fazendo muita coisa, ela não é só uma participante: está fazendo 

política. 

GIULIANNA NONATO: Já deu pra sacar que a importância da educação 

comunitária é permitir que pessoas trans acessem os serviços de saúde através da 

participação nessas pesquisas médicas, ao mesmo tempo cobrando dos pesquisadores 

resultados, principalmente em forma de políticas e acesso à saúde. O Athos disse que 

quem participa dessas pesquisas está fazendo um ato político, e eu quero saber: qual é a 

importância política de produzir dados especialmente sobre a população 

transmasculina? 

ATHOS SOUZA: Enquanto uma pessoa transmasculina, te digo, estando aqui 

dentro, que a gente não existe nesses locais de saúde. Não existem, nem no Brasil, nem 

no mundo, dados epidemiológicos sobre pessoas transmasculinas. Quantos homens 

trans estão vivendo com HIV? Quantas pessoas trans estão tendo acesso à PREP? Não 

temos nenhum tipo de dado, não temos pesquisas epidemiológicas, não temos nada, 

porque, até então, nunca fomos lidos enquanto pessoas transmasculinas. Ainda estamos 

sendo colocados na caixa de mulheres cis lésbicas, ou com o comportamento sexual de 

um homem cis gay. Então, é um trabalho de formiguinha. Gerando dados, nós vamos 

começar a gerar demanda para estudar esses comportamentos e mostrar às pessoas que 

elas não estão nos vendo enquanto pessoas transmasculinas. 

GIULIANNA NONATO: Eu to sabendo que, no centro de pesquisas do HC, 

atualmente acontecem pesquisas sobre PREP injetável, sobre HPV e o estudo Mosaico, 

do qual eu participo, que o teste de eficácia de uma vacina contra o HIV. Se 

comprovada a eficácia, teremos uma vacina que imuniza pessoas contra a infecção do 

vírus do HIV, assim como a Coronavac faz contra o coronavírus. Não dá para falar de 

HIV sem pensar em saúde sexual de uma maneira mais ampla. Gostaria de saber como 

fica a saúde sexual de homens trans e pessoas transmasculinas com tão poucos dados 

em relação a essa população? 

ATHOS SOUZA: As pessoas não entendem o comportamento sexual 

transmasculino. Quando começamos a falar sobre prevenção e saúde sexual, entra-se na 

questão da saúde da mulher. A gente não consegue se enquadrar nisso. Ainda somos 

lidos enquanto pessoas cisfemininas, enquanto mulheres lésbicas. Não existe uma saúde 



 

          111 

 

voltada para pessoas transmasculinas, é saúde da mulher, e com essa saúde não 

conseguimos nos identificar. 

GIULIANNA NONATO: Bom, acho que depois de tudo isso já entendemos a 

importância de ocupar espaços, reivindicar os nossos direitos para visibilizar as nossas 

demandas. Mas e hoje, enquanto construímos isso, com quem as pessoas 

transmasculinas podem contar? 

ATHOS SOUZA: Existem resistências e grupos de pessoas transmasculinas e 

pessoas não-binárias. Temos uma troca de informação. Sempre foi assim, desde que, há 

10 anos, eu me entendi uma pessoa trans, as informações e o acolhimento que recebo 

são de pessoas transmasculinas. Hoje em dia, existe uma questão do CRP, que está 

trabalhando com a ginecologia voltada a homens trans, pensando em pré-natal. Em meu 

mestrado, penso em trabalhar e estudar o comportamento sexual dessas pessoas, para 

começarmos, a partir daí, realmente trabalhar em métodos de prevenção que sejam 

realmente úteis, tendo acesso a essas pessoas transmasculinas, conversando com elas, 

sabendo o que elas entendem sobre prevenção, para saber como que funciona para nós. 

E teremos que começar do zero. Acredito que a saúde transmasculina, de pessoas não-

binárias, de pessoas que têm vagina e não se identificam enquanto pessoas cisfemininas, 

está começando do zero. 

GIULIANNA NONATO: Em todo mês do orgulho, ocorre a mesma coisa: 

pessoas cis convidam pessoas trans para falar dos mesmos assuntos, sem remuneração, 

enquanto expomos as nossas trajetórias de sofrimento, os nossos conhecimento e tudo o 

que acumulamos ao longo de nossa jornada e de nossa experiência enquanto pessoas 

LGBT. Para finalizar, pergunto para o Athos o que ele gostaria de falar no mês do 

orgulho. 

ATHOS SOUZA: Todo mundo sabe que, em mês da diversidade, o povo só quer 

convidar uma pessoa trans para falar sobre identidade de gênero, para falar sobre a 

diferença entre identidade de gênero e orientação sexual. Estamos cansados disso. 

Estamos falando sobre isso há anos, vamos falar sobre realidade, sobre acesso a escola e 

à saúde, sobre empregabilidade. Vamos falar sobre o que realmente importa e sobre o 

que está faltando, sobre por que a mana não tá trabalhando, por que ela não tem acesso à 

saúde. Vamos fazer uma reflexão de que não somos só o rótulo trans. A gente é muito 

mais do que isso, somos muito mais do que essa sigla. 



 

          112 

 

E NÃO POSSO SER EU UM TRANSFEMINISTA? 

Cauê Assis de Moura 

 

Escrevo atravessado por um misto de sensações que foi ler o livro 

Transfeminismo, o mais novo integrante da coleção Feminismos Plurais. Esta obra tem 

um papel fundamental de ampliar o debate acerca dos limites que circundam os 

feminismos, foi escrito por Letícia Nascimento: uma mulher travesti negra e gorda, pela 

qual tenho grande admiração. Tudo isso fez com que eu aguardasse ansiosamente a sua 

publicação, vibrei no dia do seu lançamento e terminei a leitura provocado e instigado a 

escrever. Afinal as boas leituras nos provocam isto, não é? Por isso quero falar das 

frestas, pensei em dizer janelas, mas são realmente frestas: estas aberturas estreitas, 

tortuosas, que a gente tem que espremer o corpo e ter muita maleabilidade para poder 

passar. 

Cada página que fui lendo, me conduziu mais e mais para uma fresta bem 

apertada e feita sob medida para que meu corpo não pudesse transpor. Quando me 

deparei na página 47 com a seguinte citação: “[...] a historia do feminismo é 

intensamente marcada pelas lutas e resistências de mulheres cis, mulheres brancas, 

mulheres negras, travestis, transexuais, feministas socialistas, anti-imperialistas, 

mulheres lésbicas, mulheres latino-americanas, afro-ameríndias, indígenas, pessoas não 

binárias, pessoas queer” (NASCIMENTO, p. 47, 2021) eu me perguntei e nós 

transhomens12 e pessoas transmasculinas? 

Continuei a leitura sem tirar esta indagação da mente e fui percebendo que ela 

foi sendo alimentada e ampliada no decorrer da leitura. Entendo que o feminismo 

demande “o reconhecimento da luta política e produção teórica de pessoas que 

vivenciam as opressões de gênero (cis)sexistas e que se revindicam dentro de uma 

performace de genero de mulheridades e/ou feminilidades” (NASCIMENTO, p. 56, 

2021), mas aposto e acredito em um transfeminismo que vá além desta demanda, que 

                                                             
12 Utilizo no texto o termo transhomens, pois, compreendo assim como João W. Nery que antes de ser 

homem eu sou trans e também como nos coloca a pesquisadora Simone Àvila a palavra transhomen 

escrita desta forma, sem separação entre as palavras trans e homem “se torna um substantivo, que é a 

palavra com que se denomina, e não se ‘qualifica’, um ser ou um objeto, como é o caso do adjetivo. Ao 

usarmos ‘masculino’ ou ‘feminino’ após transexual (transexual masculino, transexual feminino), ao usar 

‘transexual’ após homem ou mulher (homem transexual, mulher transexual), estamos qualificando o 

sujeito (ÁVILA, 2014, p. 34). 



 

          113 

 

não seja apenas um “lugar de luta política e produção intelectual compartilhada por 

pessoas que se autodefinem como mulheres, queers, travestis, mulheres transgêneras, 

mulheres transexuais, pessoas não binárias, travestis ou ainda de outros modos, como 

transviada ou bixa travesti” (NASCIMENTO, p. 58, 2021), ou em outras palavras não 

compreendo que o transfeminismo consiste apenas em “um movimento epistêmico e 

político feito por e para mulheres transexuais e travestis” (NASCIMENTO, p. 70, 

2021). 

Desculpe o excesso de citações, mas foi preciso trazer a palavra no literal para 

não correr o risco de ser mal interpretado, pois foi a forma como estas palavras foram 

colocadas que proliferaram em mim uma série de interrogações. Se eu entendi bem a 

discussão, o livro traz que as sujeitas do transfeminismo são aquelas que performam as 

mulheridades e/ou feminilidades. Pergunto: será que ampliar a concepção de mulher 

para o conceito de mulheridades, problematizando assim a relação sexo-genero e 

trazendo a noção de performance como definidora das sujeitas do transfeminismo, faz 

deste movimento uma luta plural? Ou apenas segue gerando exclusões tal qual a parcela 

do feminismo que exclui as mulheres negras e a parcela que exclui os corpos 

desobedientes de gênero? Assim, eu tomo emprestada a frase que intitula a introdução 

do livro e pergunto: E não posso ser eu um transfeminista? 

Recordo que durante uma entrevista Djamila Ribeiro, filósofa e cordenadorada 

da coleção feminismos plurais, ao ser perguntada se um homem pode se dizer feminista 

respondeu que: 

Homens precisam discutir masculinidades, primeiramente. É interessante que 

entendam essa masculinidade construída na agressividade, essa 

masculinidade tóxica que não pode ouvir não. A filósofa Simone de Beauvoir 

disse: o único homem feminista é aquele que enxerga a mulher como sujeito. 

Como ainda são raros os homens que fazem isso, então talvez eu diga que 

não.... (RIBEIRO, 2018) 

Fico pensando se em sua resposta Djamila levou em consideração a vivência de 

transhomens e pessoas transmasculinas, pois como nos coloca o filósofo e transhomem 

Paul B. Preciado, nós não pertencemos “à classe dominante, daqueles aos quais se 

atribui o gênero masculino no nascimento e que foram educados como membros da 

classe governante, àqueles a quem se concede o direito ou de quem se exige (e é uma 

chave interessante de análise) que exerça a soberania masculina.” (PRECIADO, p. 312, 

2020) Em grande maioria nós fomos educados enquanto corpos femininos, isso nos 



 

          114 

 

possibilita ter uma outra forma de visualizar e vivenciar as questões que envolvem o 

sexismo, o machismo e o patriarcado. 

Então, eu indago, porque pensar um transfeminismo que exclui nossa 

participação? Ou se o transfeminismo realmente tem em seu horizonte, assim como é 

colocado no livro, o desejo de que “possamos romper criticamente com a 

compulsoriedade binária de que se é homem ou se é mulher” (NASCIMENTO, p. 58, 

2021), por que então definir apenas pessoas que performam feminilidades e/ou 

mulheridades como sujeitas? 

Uma das primeiras elaborações teóricas sobre transfeminismo no Brasil foram 

realizadas pela pesquisadora Jaqueline Gomes de Jesus que conceituou este enquanto 

um movimento intelectual e político que “pode ser compreendido tanto como uma 

filosofia quanto como uma práxis acerca das identidades transgênero que visa a 

transformação dos feminismos” (JESUS e ALVES, 2010, p. 14), trazendo assim desde o 

início no bojo de sua elaboração todas as pessoas transgêneras como sujeitas do 

transfeminismo. Inclusive em consonância com o texto escrito por Hailey Alves em 

2012, que delineia alguns pontos para a agenda do transfeminismo, Jaqueline pontua 

enquanto agenda política do movimento “o direito dos homens transexuais a gestação e 

a aborto seguros” (JESUS, 2014 p. 251 apud ALVES, 2012). Pautas que permanecem 

fundamentais para as discussões transfeministas e que devem ser protagonizadas 

principalmente por transhomens e pessoas transmasculinas. Mas, na elaboração do livro, 

os pontos da agenda política do transfeminismo são sintetizados de forma que o direito 

sexual e reprodutivo de transhomens e pessoas transmasculinas não é pontuado 

enquanto uma demanda deste movimento. Considero esta uma forma de apagamento de 

uma luta tão importante para todas as pessoas trans. 

Aliás, apagamento talvez seja a palavra que se adequa ao que o livro faz em 

relação aos transhomens e pessoas transmasculinas dentro da sua elaboração sobre o 

transfeminismo. Entendo que o transfeminismo, assim como o feminismo de uma 

maneira geral é um projeto que está em construção, que é plural e que “não constitui 

uma única possibilidade de pensamento” (NASCIMENTO, p. 91, 2021). Mas continuo 

sem compreender o porquê de não elaborar este dentro de uma perspectiva realmente 

plural, ao invés de continuar exercendo uma postura prática e teórica de exclusão? 



 

          115 

 

Sei que esta é uma escolha, assim como é colocado no livro, para que fosse 

possível ter “uma coerência epistêmica e política, capaz de garantir uma coalizão 

estratégica com os demais feminismos dispostos a dialogar de modo interseccional 

sobre as maneiras como vivemos nossas [leia-se aqui: pessoas que performam 

feminilidades e/ou mulheridades] opressões de gênero, sem a crença em um 

determinismo biológico.” (NASCIMENTO, p. 91 grifo meu). Mas, prefiro seguir 

acreditando em um transfeminismo comprometido não apenas com a “coerência e 

coalizão" mas sim com a transformação, com o desmantelamento do cistema e seus 

eixos de opressões. Fico com as palavras do João W. Nery que estão na contra capa do 

primeiro livro escrito no Brasil sobre Transfeminismos: 

O transfeminismo é um feminismo "ousado·_ Contribui também na luta 

contra o sexismo e a transfobia. Reconhece os direitos das pessoas 

transgêneras de poderem ser cidadãs, de terem autonomia, tanto para dizerem 

quem são quanto para produzirem seu próprio corpo - valores estes ainda 

negados por uma cultura que acredita que anatomia é destino. (NERY, 2014) 

E com as palavras de Paul B. Preciado, que trazem o transfeminismo para esse 

lugar de ruptura: 

O sujeito do transfeminismo não são as “mulheres”, mas os usuários críticos 

das tecnologias de produção da subjetividade. Esta é uma revolução 
somatopolítica: o surgimento de todos os corpos vulneráveis contra as 

tecnologias de opressão. A figura-chave do transfeminismo, inspirada pelo 

manifesto de Haraway, não é nem um homem, nem uma mulher, mas um 

hacker mutante. A questão não é: o que eu sou? Qual sexo ou qual 

sexualidade? Mas: como isto funciona? Como podemos interferir no seu 

funcionamento? E, mais importante ainda: como isso pode funcionar de outro 

modo? (PRECIADO, 2018, p. 11-12) 

Trago as elaborações destes dois transhomens que me inspiram para marcar 

nossas contribuições, para não deixar apagar nossa presença, para ampliar a riqueza e as 

inquietações que me provocaram a leitura do livro Transfeminismo de Leticia 

Nascimento. E quero por fim evidenciar que este texto é apenas o início de uma 

discussão que pretendo ampliar, pois sinto que ela precisa ser feita. Nosso lugar nas 

discussões acerca dos feminismos e dos transfeminismos são frestas por onde, com um 

certo esforço, é possível vislumbrar outros horizontes. 

 

Referências Bibliográficas 

Alves, Hailey. . Introdução ao transfeminismo. Transfeminismo, 2012. Disponível em: 

https://transfeminismo.com/introducao-ao-transfeminismo/ Acesso em: Ago. 2021. 



 

          116 

 

RIBEIRO, Djamila. Homem tem lugar no feminismo?. [Entrevista concedida a] 

Natacha Cortêz. UOL, 03 de jan. de 2018. Disponível em: 

https://www.uol.com.br/universa/noticias/redacao/2018/01/03/homem-tem-lugar-no-

feminismo-feministas-dizem-qual-e-o-papel-deles-na-luta.htm. Acesso em: Ago. 2021. 

ÁVILA, Simone Nunes. FTM, transhomem, homem trans, trans, homem: a emergência 

de transmasculinidades no Brasil contemporâneo. 2014. 243 f. Tese (Doutorado) - 

Curso de Ciências Humanas, Centro de Filosofia e Ciências Humanas, Universidade 

Federal de Santa Catarina, Florianópolis, 2014. Disponível em: 

https://repositorio.ufsc.br/bitstream/handle/123456789/129050/329117.pdf?sequence=1

&isAllowed=y. Acesso em: 20 jul. 2021. 

NASCIMENTO, Leticia. Transfeminismo. São Paulo: Jandaíra, 2021. 

PRECIADO, Paul B. TRANSFEMINISMO. N-1edições, 2018. Disponível em: 

https://www.n-1edicoes.org/cordeis/TRANSFEMINISMO-12 Acesso em: 10 Ago. 2021 

PRECIADO, Paul B. Um apartamento em Urano: crônicas da travessia. Rio de Janeiro: 

Zahar, 2020. 

JESUS, Jaqueline Gomes de; ALVES, Hailey. Feminismo transgênero e movimentos de 

mulheres transexuais. Cronos – Revista do Programa de Pós-Graduação em Ciências 

Sociais da UFRN, Natal, v. 11, n. 2, jul./dez. 2010. p. 8-19. Disponível 

em:https://www.periodicos.ufrn.br/cronos/article/view/2150/pdf. Acesso em: 28 Ago. 

2021 

JESUS, Jaqueline. Gomes. Gênero sem essencialismo: feminismo transgênero como 

crítica do sexo. Universitas Humanística, 78, pp. 241-258. Disponível em: 

https://www.redalyc.org/pdf/791/79131632011.pdf Acesso em: 22 jul. 2021. 

JESUS, Jaqueline Gomes de (org.). Transfeminismo: teorias & práticas. Rio de Janeiro: 

Editora Metanoia, 2014. 206 pp. 

JOÃO, W. Nery. TRANSFEMINISMO. In: Transfeminismo: teorias & práticas. Rio de 

Janeiro: Editora Metanoia, 2014. 

 

 



 

          117 

 

SOBRE O ANIQUILAMENTO DE CORPOS INVISÍVEIS: 

REFLEXÕES SOBRE TRANSMASCULINIDADES E SUICÍDIO13 

Bruno Latini Pfeil 

Cello Latini Pfeil 

 

Em seu texto The Fear of Death, Charles William Wahl (1959) nos descreve 

uma era de triunfos na ciência, com avanços inimagináveis há menos de uma década. A 

capacidade de alterar o fluxo dos rios, por exemplo, subvertendo as dinâmicas 

geográficas naturais, nos fez acreditar que não há obstáculos que não possamos 

enfrentar com as ferramentas e o conhecimento acumulados ao longo dos séculos. 

Apesar desse falso otimismo, considerando as perdas passadas, futuras e contínuas em 

detrimento desse inestimável “avanço” tecnológico, há uma exceção à invencibilidade 

científica. Podemos racionalizá-la, atenuar seus efeitos psicossociais, espiritualizá-la; 

contudo, apesar de termos desenvolvido tantas técnicas cirúrgicas e terapias 

psicofarmacológicas, não podemos escapar da morte. 

Para Wahl (1959), a morte ocupa um lugar ambíguo em nossa cultura. Em 

histórias lúdicas e contos de fada, a morte é muitas vezes representada simplesmente 

como um banimento temporário de nossa realidade, um acontecimento corriqueiro e até 

mesmo reversível. A morte pode ser compreendida como uma rede de símbolos, cujos 

significados variam para cada pessoa e cultura. A causa da morte também carrega 

bastante significado, quando pensamos na variabilidade geográfica em que ocorre. Com 

o tempo, consolidamos nossa temporalidade juntamente aos estigmas e o peso 

atribuídos à morte, passando a reprimir nossos desejos de destruição. De um lado, 

concebemos a finitude como parte inevitável da vida; de outro, ela se torna a inimiga 

que devemos enfrentar com todas as forças, porém sem admiti-la. Ao mesmo tempo em 

que temos consciência de nossa finitude, não conseguimos nos referir a ela. Quando 

alguém morre, dizemos que a pessoa “se foi” ou “não está mais aqui”. Preservamos o 

corpo para que tenhamos a ilusão de que ele está somente dormindo, vivo. O medo da 

                                                             
13 Publicado originalmente pelo portal do Coletivo CILEP. Disponível em: 

<https://investigacoeslibertarias.wordpress.com/2021/07/21/sobre-o-aniquilamento-de-corpos-invisiveis-

reflexoes-sobre-transmasculinidades-e-suicidio-por-bruno-latini-e-cello-latini/>. 



 

          118 

 

morte, título do texto de Wahl, não se limita à finitude orgânica; abrange também os 

significados atribuídos à morte no decorrer da história e, principalmente, o valor 

atribuído aos corpos que morrem. 

Esse movimento de profunda negação da morte, de seu mascaramento e rejeição 

por meio da medicalização compulsória, da periferização dos mortos, do enfeite de 

cadáveres, concebe o suicídio como algo completamente avesso à convenção 

estabelecida. Temos, então, o suicídio num lugar indefinido, entre a morte e a vida: a 

morte, como algo temido, que deve ser mascarado; a vida, como algo protegido e 

normalizado; e o suicídio, como uma negação da vida em vida. 

Mas não podemos nos esquecer de um processo anterior à morte física, algo que 

atravessa aqueles corpos cuja morte é constantemente produzida. Entramos no campo 

do que Foucault denomina de biopolítica, ferramenta de análise dos processos de “fazer 

viver” e “deixar morrer”, de forma que a vida e a morte sejam produzidas por meio de 

relações de poder, enraizadas em políticas de reconhecimento. Pensamos a morte para 

além de uma perspectiva orgânica, previamente à falência material do corpo, e 

direcionamos atenção especial ao fenômeno do suicídio. Tal como a morte, como 

veremos, é atravessada por dinâmicas biopolíticas, o suicídio, enquanto causa de morte, 

também o é. Enquanto reconhecemos os fatores psicofarmacológicos, endocrinológicos 

e fisiológicos, no geral, que podem contribuir para um estado depressivo, 

compreendemos também que a delimitação do que seria um estado “normal” e saudável 

também depende dos discursos normativos sobre o que seria um corpo ideal. Esse corpo 

prende-se no modelo branco eurocêntrico, e podemos somar a ele a cisgeneridade, a 

heterossexualidade e a endossexualidade como integrantes dessa normatividade 

biológica. 

Se a delimitação da saúde fundamenta-se em ditames culturais, a doença 

atravessa seu avesso sociocultural. Seguindo por esse pensamento, questionamos: o que 

delimitou a normalidade? O que normatizou o corpo de tal forma que este só coubesse 

em ‘saúde’ e ‘doença’ baseadas na cisheterobranquidade e na endossexualidade 

compulsória? Quem inventa a saúde não a molda em um corpo que não seja seu próprio, 

pois, se não fosse, estaria se sentenciando às próprias violências que fomenta: a tutela 

médica, os “tratamentos” violentos da psiquiatria, as internações compulsórias. O 

sistema que nos classifica como doentes é o mesmo em virtude do qual adoecemos. 



 

          119 

 

Assim, se o adoecimento é produzido na mesma lógica da classificação, podemos 

afirmar que o adoecimento e a classificação andam de mãos dadas. Em estudos sobre 

masculinidades, gênero e sexualidade dissidentes, as transmasculinidades ou não são 

abordadas, ou são abordadas como um mero detalhe, ou como uma “categoria 

particular”. A morte social precede a morte orgânica. 

A questão aqui diz respeito não somente à vida orgânica, ao corpo que se exime 

de existir, mas àquele que não consegue ser construído e reconhecido enquanto o corpo 

que defende ser, mas que sabe que é. Antes de morrermos fisicamente, por razões 

quaisquer, sofremos mortes sociais. Essa é a perspectiva central deste trabalho, e sua 

demonstração é fundamental para que tomemos ação no reconhecimento de identidades 

que não estão sendo compreendidas. 

A morte de pessoas transmasculinas sofre tanta invisibilização quanto o próprio 

reconhecimento de suas identidades. Os Dossiês de Violência da ANTRA encontram 

grande dificuldade de mapear os assassinatos e as violências que atravessam as 

transmasculinidades, justamente porque, no imaginário social, nossos corpos não 

existem. Não se consegue mapear algo que inexiste. No contexto das 

transmasculinidades, pensamos em um índice gritante: a taxa de 85,7%. Esse número 

representa o percentual estimado de quantas pessoas transmasculinas já tentaram ou 

consideraram cometer suicídio, segundo o “Projeto Transexualidades e Saúde Pública 

no Brasil: entre a invisibilidade e a demanda por políticas públicas para homens trans”, 

realizado em 2015 pelo NUH/DAA (UFMG, 2015). O estudo foi feito a partir de um 

questionário online em grupos de facebook de homens trans e pessoas transmasculinas. 

Dentre os participantes, 71,45% afirmaram ter ou já ter tido depressão. 

Nossa inexistência social não interrompe as políticas de aniquilamento das 

subjetividades transmasculinas, o apagamento de suas histórias, a deslegitimação de 

suas epistêmes. Existir em uma realidade que nega uma identidade por meio de 

irreconhecimento sistemático acarreta em violências das quais não se consegue desviar, 

pois, a princípio, não possuem ponto de partida estritamente definido, nem um destino 

socialmente consolidado. Pensar o fenômeno do suicídio de corpos transmasculinos é, 

também, pensar se, em vida, estes corpos realmente eram considerados vivos, 

existentes, epistêmicos. O suicídio talvez não simbolize apenas a morte orgânica, mas a 

busca pelo que tentamos negar ao máximo: um mundo que não nos reconhece, que nos 



 

          120 

 

apaga a todo custo. 

Aqui, compreendemos a morte nos níveis literal e simbólico. O primeiro, a 

morte física, decorrente de possíveis fatalidades; o segundo, o não reconhecimento do 

sujeito, os epistemicídios, o apagamento histórico, a marginalização, a imposição de 

identificações e performances que não nos dizem respeito, a precarização da vida. 

Quando o corpo de uma pessoa trans é identificado por seu nome de registro inicial, 

observamos a morte não somente quando nossos corpos param de funcionar, mas 

também quando nossas identidades – e territorialidades – são negadas em detrimento da 

ordem social. Daí, entendemos que a morte não se limita ao cessamento de atividades 

cerebrais, mas sim ao apagamento de identidades. O exercício desse poder ultrapassa a 

aniquilação física e passa a um tipo de dominação que coloniza a subjetividade. 

O poder, para Foucault (2005), é uma malha microcapilar em constante 

movimento: produz quem morre e quem mata – e quem resiste à morte, sendo a morte, 

como vimos, integrante e propulsora das dinâmicas biopolíticas de poder. Unindo as 

noções de biopoder, de Foucault, e de soberania, Mbembe (2016) entende que os limites 

da soberania são matar ou deixar de viver. Podemos entender a soberania como o 

controle sobre a mortalidade, e a necropolítica como a “capacidade que o soberano tem 

de definir quem deve morrer e quem deve viver” (DE MORAES, 2020, p. 9). Se 

estamos inseridos nas dinâmicas da necropolítica, e se todo Estado, nascido a partir do 

direito de matar, é uma espécie de necro-Estado, então podemos dizer que, para além do 

direito de matar nossos corpos, os agressores fomentam uma política suicidógena que 

empurra nossos corpos aos limites da resistência, ao suicídio. Pensamos, então, não em 

pessoas que se suicidaram, mas sim que foram suicidadas, e o que marca os corpos a 

serem suicidados é uma série de fatores em oposição aos quais a cisheterobranquidade 

opera. 

Porém, o que ocorre quando o outro não é reconhecido como outro? Ou quando 

o reconhecimento necessário para que haja outremização – isto é, a exclusão a partir do 

reconhecimento da diferença, ou da reivindicação da diferença – é impossibilitado pela 

escassez de arcabouço simbólico, de linguagem para nomeação? A teoria clássica da 

soberania delegava o direito de deixar viver e de fazer morrer ao rei soberano. 

Compreendemos a vida e a morte, aqui, não em âmbito meramente material, orgânico, 

mas através da formação de redes subjetivas: a vida só existe dentro de uma lógica de 



 

          121 

 

sujeição e legitimação; quaisquer organismos que não sejam inteligibilizados não estão 

necessariamente vivos, não são necessariamente pessoas, sujeitos de direito. 

Ao pensarmos um modelo de sociedade eurocentrado, guiado pelos modos do 

patriarcalismo e do capitalismo, podemos traçar a localização geográfica dos sujeitos de 

nossas narrativas. A geografia nos concede a noção de território, “aquilo que é 

controlado por um certo tipo de poder” (FOUCAULT, 1979, p. 157), passível de análise 

sobre as dinâmicas de morte e vida perpetradas em determinado espaço: 

Metaforizar as transformações do discurso através de um vocabulário 

temporal conduz necessariamente à utilização do modelo da consciência 

individual, com sua temporalidade própria. Tentar ao contrário decifrá-lo 

através de metáforas espaciais, estratégicas, permite perceber exatamente os 

pontos pelos quais os discursos se transformam em, através de e a partir das 

relações de poder. (FOUCAULT, 1979, p. 158) 

Mas não sabemos localizar geograficamente onde estão os corpos 

transmasculinos. Não há um lugar socialmente definido que se saiba que eles desejam 

ocupar ou ao qual sejam forçosamente relegados por serem transmasculinos. Também 

não há um lugar ao qual eles possam recorrer historicamente ou que os represente 

socialmente, que os reconheçam como corpos transmasculinos. Não há uma 

subjetividade construída em torno de suas experiências. Em suma, são corpos que 

simbolicamente não existem, geograficamente nunca existiram e que não possuíram 

perspectiva de construir uma rede de subjetividades. De Moraes (2020, p. 12) entende 

esse fenômeno ao afirmar que “a discriminação, a perseguição e o amor pela morte 

(simbólica, psicológica e/ou física)” de grupos marginalizados e/ou dissidentes são 

demarcados pelo conceito de outrocídio. É à morte simbólica e psicológica que 

direcionamos nossa atenção. 

Esse sistema de apagamento – que podemos entender como uma política de 

morte-em-vida – configura-se como um contínuo de violências materiais e simbólicas 

contra identificações e performances inconformes às normas de gênero. A vida e a 

morte, nesse sentido, apresentam-se não como estados orgânicos ou de consciência, mas 

como artifícios políticos, uma vez implicando na forma como o sujeito sobrevive em 

ambientes que produzem morte pela invisibilização, pelo não reconhecimento, pela 

estigmatização e fetichização do corpo. 

O ato de matar relaciona-se tanto ao homicídio e ao suicídio quanto às nossas 

mortes diárias pela invisibilização e pela exposição à morte. Quando Foucault define a 



 

          122 

 

soberania como “a teoria que vai do sujeito para o sujeito, que estabelece a relação 

política do sujeito com o sujeito” (2005, p. 50), compreendemos a intimidade com que 

as relações de poder, que constituem o corpo social, constituem o sujeito enquanto tal. 

O poder, diz ele, produz o sujeito que o produz. A soberania legitima o poder e a lei 

mediante discrepâncias constitutivas, demográficas e culturais entre um sujeito e outro. 

Possuir direito de vida e de morte demanda necessariamente uma inclinação à morte, 

pois o “efeito do poder soberano sobre a vida só se exerce a partir do momento em que 

o soberano pode matar” (FOUCAULT, 2005, p. 286); ou seja, na perspectiva 

foucaultiana, é o direito de matar que habilita o soberano a deixar viver e a fazer morrer, 

denunciando uma evidente atividade no quesito da morte e uma aparente – e camuflada 

– passividade na questão da vida. É assim que os sujeitos são ‘sujeitados’: 

apresentando-se como a única possibilidade de constituição subjetiva, a teoria da 

soberania detém o poder sobre aqueles que, de fato, são legitimados pela lei e sobre 

aqueles outros que, ao contrário, são sujeitados a ela. 

Contudo, os sujeitos ‘sujeitados’ à lei passam por um processo de 

reconhecimento: são reconhecidos como sujeitos sujeitados. Ainda que pessoas 

transmasculinas também façam parte desse grupo, nunca seriam reconhecidas como 

transmasculinas – no máximo, como corpos divergentes, mas sua reivindicação não 

seria compreendida, já que socialmente inexiste. Diante disso, nos perguntamos: como 

pode haver aniquilamento de um corpo que não é reconhecido? Como pode haver 

aniquilamento sem alvo definido? 

Faremos aqui uma comparação para mostrar como diferentes violências são 

direcionadas a diferentes corpos. 

Identificamos um imaginário social para as travestilidades, completamente 

atrelado à prostituição, ao perigo, estigmatizado, estereotipado e transfóbico; é um 

imaginário em relação ao qual pessoas transfemininas são localizadas. Percebemos o 

teor da violência travestifóbica em levantamentos estatísticos presentes nos Dossiês da 

ANTRA (Associação Nacional de Travestis e Transexuais do Brasil) e do IBTE 

(Instituto Brasileiro Trans de Educação). No “Dossiê dos Assassinatos e Violência 

Contra Travestis e Transexuais Brasileiras em 2019”, foram documentados 124 

assassinatos de pessoas trans, sendo 3 de homens trans. O Dossiê exibe estimativas 

concernentes à população transfeminina, como sua distribuição em empregos formais, 



 

          123 

 

na prostituição e em atividades informais e subempregos. Cerca de 90% das travestis e 

mulheres trans se prostituem. A porcentagem de mulheres trans e travestis no ensino 

superior não chega a 0,1%, e mais da metade da população transfeminina não concluiu o 

ensino fundamental. Em relação à expectativa de vida, estima-se que transexuais 

femininas e travestis possuam uma média de vida de 35 anos de idade, ressaltando, 

ainda, que 82% dos casos de assassinatos identificados foram contra pessoas 

transfemininas pretas e pardas, segundo o Dossiê. Isso significa que existe a demarcação 

de um alvo, a definição de um sujeito que é aniquilado. Além de uma política de morte, 

existe uma política do reconhecimento: é a partir do reconhecimento – um 

reconhecimento preconceituoso e estigmatizante, que não está acompanhado da 

legitimação da identidade feminina – da travesti que se sentencia seu aniquilamento. 

Porém, nos complicamos ao estabelecermos uma ordem temporal entre o 

reconhecimento e o aniquilamento, pois pessoas transmasculinas não são reconhecidas 

como tais e, ainda assim, são aniquiladas. Embora não haja reconhecimento, existe 

morte; uma morte precedente, algo que visualizamos como uma morte-em-vida. 

O não-reconhecimento de corpos transmasculinos é atravessado por uma grave 

invisibilização. Observamos isso na dificuldade da ANTRA e do IBTE de conseguirem, 

em seus Dossiês, fazer levantamentos de dados sobre homens trans e pessoas 

transmasculinas. Embora procurem abarcar as violências ao máximo, tais organizações 

não podem mapear algo que não é noticiado nem reconhecido. Se os levantamentos de 

dados são feitos pelo mapeamento de notícias das violências, a lacuna de dados se dá 

pela falta de notícias, ou pela maneira errônea como veículos de informação nomeiam 

nossos corpos. Um exemplo disso é a reportagem do programa Fantástico sobre 

Lourival Bezerra. Não tivemos acesso à reportagem original, pois a página14 

apresentou-se como inexistente, provavelmente retirada do ar devido à enxurrada de 

críticas à transfobia explícita. A identidade de gênero de Lourival foi tratada como um 

“segredo” guardado por 50 anos; após sua morte, em 2018, sua “verdadeira identidade”, 

ou seja, seu nome de registro deveria ser desvendado para validar a inscrição de sua 

sepultura. 

Essa reportagem é somente um exemplo dos processos de pós-morte de pessoas 

trans. Os processos de mortificação de determinados sujeitos estão ligados à 

                                                             
14 https://g1.globo.com/fantastico/noticia/2019/02/03/mulher-se-passou-por-homem-por-50-anos-e-

segredo-so-foi-descoberto-apos-morte.ghtml 



 

          124 

 

determinação da soberania por outros. Da mesma forma como a morte adquiriu 

diferentes simbolismos de acordo com seu horizonte histórico e sua localidade, as 

dinâmicas de poder, no que diz respeito ao poder sobre o corpo – e, no caso, também 

sobre os corpos mortos –, também mudaram. Historicamente, corpos suicidados foram 

despidos de localização geográfica, sendo enterrados fora dos cemitérios e sem 

sepultura, tal como os corpos indigentes, desprovidos de identidades sociais ou cujas 

identidades não recebem reconhecimento social valoroso para um sepultamento no ‘lado 

bom’ da cidade. 

O que ocorre constantemente com pessoas trans é uma etapa inédita dessa 

deslocalização: são enterradas com um nome que não lhes representa. Para Mbembe 

(2016), temos que a morte não se resume ao fim da vida ou do indivíduo, mas se 

expande à condição para que a vida se impulsione. A vida confronta a morte, e é 

fundada por ela. Em corpos trans, ou a morte representa a vida – sendo a vida uma 

espécie de mortificação constante, com signos como ‘nome morto’ sendo reavivados a 

todo instante – ou a precede, uma vez que corpos trans nascem no escopo da norma. Um 

corpo trans nunca nasce já vivo; pelo contrário, nasce mortificado, e faz nascer a si 

próprio aos poucos, ao longo do tempo, sob represálias. Assim, segundo Mbembe 

(2016, p. 125), se tornar um sujeito “supõe sustentar o trabalho da morte”, pois é por 

meio do enfrentamento da morte, do trabalho que esse esforço comporta, que o ser 

humano se diferencia do animal. É a partir dessa diferenciação que nos tornamos 

capazes de historicizar nossas vidas e construir narrativas próprias. Contudo, quando é 

que narrativas trans – em todo momento trabalhando contra a morte – conseguem se 

fazer ouvir, se historicizar? Nosso enfrentamento da morte produz narrativas, que não 

são legitimadas, muito menos historicizadas. Em relação às transmasculinidades, as 

narrativas produzidas encontram empecilhos para formarem redes próprias de 

subjetividades devido à deslocalização. 

Se a geografia demarca as relações de poder (FOUCAULT, 1979), a falta dela 

demarca não a ausência de dinâmicas biopolíticas, mas uma política do não-

reconhecimento, violências veladas. Os agressores são localizáveis, mas o lugar aonde 

as violências se direcionam não está nítido, acarretando em uma dificuldade de 

mobilização e defesa e em um silenciamento sistemático de vozes cujos enunciadores 

não realmente existem no arcabouço simbólico do patriarcado e da ocidentalidade. 

Pensar o aniquilamento de subjetividades transmasculinas requer um aprofundamento 



 

          125 

 

nas dinâmicas opressivas aqui assinaladas, desde a enxurrada de subnotificações e sub-

registro de identidades transmasculinas em registros de óbito, seja por suicídio, 

homicídio ou demais causas, até a exposição absurda de pessoas transmasculinas 

enquanto mulheres cis, como exemplificamos no caso de Lourival. 

A compreensão destas dinâmicas de aniquilamento demanda um 

aprofundamento em estudos sobre os processos de mortificação materiais e simbólicos 

aos quais somos submetidos, e acreditamos que as análises aqui apresentadas 

demonstrem a necessidade de criarmos espaços próprios de produção de subjetividades 

transmasculinas. Talvez, a partir da produção de subjetividades nossas possamos 

desviar da morte-em-vida; reconhecendo-nos coletivamente podemos subverter a lógica 

da deslocalização que nos aguarda no momento em que tentamos levantar nossas 

bandeiras. Não adianta lutar por reconhecimento social em uma sociedade que não nos 

inteligibiliza, cuja [cis]norma não nos apraz, cujos mecanismos de auto-defesa 

inviabilizam qualquer possibilidade de autodeterminação. Se não somos reconhecidos 

por Eles, que sejamos plenamente reconhecidos por Nós, e que esse reconhecimento 

seja, para eles, o aniquilamento que até então nos sobrepôs. 

 

Referências Bibliográficas 

DE MORAES, Wallace. Crítica à Estadolatria: contribuições da filosofia anarquista à 

perspectiva antirracista e decolonial. Revista Teoliterária, v. 10, n. 21, 2020. 

Dossiê dos assassinatos e da violência contra travestis e transexuais brasileiras em 2019. 

Bruna G. Benevides, Sayonara Naider Bonfim Nogueira (Orgs). São Paulo: Expressão 

Popular, ANTRA, IBTE, 2020 

FOUCAULT, Michel. Sobre a geografia. In: Microfísica do poder. 13ª ed. Organização 

e tradução de Roberto Machado. Rio de Janeiro: Edições Graal, 1979. 

MBEMBE, Achille. Necropolítica. Revista do ppgav/eba/UFRJ, n. 32, 2016. 

WAHL, Charles William. The Fear of Death. In: FEIFEL, Herman (Org). The Meaning 

of Death. New York, Toronto, London: McGRAW-HILL BOOK COMPANY, 1959. 



 

          126 

 

Projeto Transexualidades e Saúde Pública no Brasil: entre a invisibilidade e a demanda 

por políticas públicas para homens trans. Núcleo de Direitos Humanos e Cidadania 

LGBT (NUH – UFMG), Departamento de Antropologia e Arqueologia (DAA – 

UFMG), 2015. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

          127 

 

ATÉ QUANDO? 

Uma breve autoetnografia sobre a evasão acadêmica de corpes 

dissidentes. 

Mar Facciolla 

 

Inicio este texto em meio a um frenesi que me ocorre após um dia de domingo 

com muitas angústias revividas. Deitade15 em minha cama lendo uma distopia – não tão 

– futurista onde, em uma Sociedade super controlada, pessoas não podem ter acesso à 

escrita, leitura, ou qualquer arte que não seja uma das cem selecionadas como aptas e 

seguras para serem consumidas16. 

Pensando sobre o quão atual essa crítica é, me pego imerse numa urgência de 

comunicar tudo o que sinto e penso às pessoas de fora da minha bolha. Talvez assim 

possam ter o mínimo de noção sobre as consequências de seus privilégios e 

ignorâncias17. 

Desde que tive conhecimento sobre a existência do edital, venho me 

questionando se seria capaz de produzir algo bom o suficiente para ser aceito e 

publicado. Esse questionamento vem me rondando há um bom tempo, mas a pergunta 

crucial que eu nunca soube responder até o momento é: bom para quem?  

Sentei para começar a produzir com o intuito de falar sobre as minhas vivências 

e todos os seus atravessamentos na Academia, e agora me percebo inundade de ideais 

capitalistas onde meu trabalho deve ser bom aos moldes do (cis)tema18. 

Sempre gostei de desafios, portanto, agora eu mesme me darei um: elaborar este 

escrito aos meus moldes.  

                                                             
15 Neste escrito recorro à linguagem não-binária, também conhecida como neolinguagem ou linguagem 

neutra de gênero a fim de incluir a todas as existências e diminuir o machismo linguístico, como   

16 A série de distopia citada leva o nome de Destino e é uma trilogia escrita por Ally Condie. 

17 Aqui me refiro ao conceito literal de “ignorância” segundo o dicionário online Michaellis (2021) 

“Estado daquele a quem falta conhecimento, saber ou instrução.”. 

18 Escrevo “(cis)tema” como uma referência ao sistema opressor produzido pela cisgeneridade. 



 

          128 

 

É muito difícil enfrentar todos os fantasmas que me assombram. Hoje tenho 

plena consciência de que a maioria deles vem não só da transfobia, mas também da 

gordofobia e do binarismo incrustados em cada milímetro dessa sociedade colonizada, 

branca, patriarcal e cisheteroterrorista em que vivemos.  

 

(RE)CONHECIMENTO 

Antes de falar sobre a minha experiência enquanto ume corpe dissidente 

presente na Academia de Psicologia, sinto ser necessário contextualizar por onde já 

passei e como isso influencia em minhas perspectivas atualmente.  

Sempre tive a Psicologia como minha segunda opção. Pensei que poderia 

estudar a construção da subjetividade de pessoas não-binárias durante o curso, então 

decidi ingressar junto a uma amiga em uma universidade em São Caetano do Sul no 

segundo semestre de 2018.  

Durante os dois primeiros semestres eu me sentia muito bem acolhide e 

respeitade. Minhas demandas eram atendidas e as pessoas eram muito inclusivas. O que 

faz muito sentido, visto que todes acreditavam que eu era uma pessoa cis, inclusive eu 

mesme.  Meu primeiro grande desconforto com a normatividade da Academia foi ao ver 

um amigo muito querido ser evadido da universidade. Ele havia acabado de solicitar o 

uso de nome social e, após uma semana de reapresentações e perguntas invasivas, com 

tom de preocupação em relação a sua saúde mental, vindas de todes professories e 

colegas, trancou o curso. 

Eu sempre sofri muito com injustiças. Mas essa me gerou tanto ódio, que acabei 

o utilizando como combustível para a criação de um coletivo LGBTQIAP+. A ideia era 

acolher a todes que houvessem passado por algo parecido. Sentia que se houvesse um 

coletivo para acolhê-lo e “fazer barulho” sobre as suas injustiças, ele talvez não teria 

desistido do curso. Sua evasão me doeu tanto, eu apenas não imaginava a razão de tanta 

dor. 

Alguns meses depois, durante as férias de julho de 2019, após assistir diversas 

transfobias direcionadas a uma pessoa não-binária em um vídeo no YouTube 



 

          129 

 

(JUBILEE, 2019) durante uma das aulas em que eu lecionava19, tive uma crise de choro 

extremamente desesperadora. Naquele momento eu só conseguia me perguntar o porquê 

dessa situação mexer tanto comigo a ponto de eu quebrar meu profissionalismo e 

continuar minha aula chorando.  

Me questionava se esse sofrimento vinha de uma empatia exagerada, afinal tive 

sempre muites amigues transvestigêneres, ou se era um processo de identificação com a 

pessoa que estava recebendo tantos ataques.  

Após muitas reflexões, percebi ser realmente um processo de reconhecimento e 

identificação. Para conceitualizar academicamente este processo, utilizo os escritos de 

Maria Cristina Leal de Freitas e Carlos Eduardo França (2015, p. 397) onde ambes 

pontuam que a identidade é formada através do reconhecimento com outres, sendo 

iguais ou diferentes. 

A partir de então, minha experiência na universidade começou a mudar 

drasticamente. Perguntas – que no semestre anterior eram direcionadas ao meu amigo – 

invasivas e desnecessárias vindas de professories, dificuldade na inclusão de nome 

social, insinuação de que eu não era uma pessoa trans e tantas outras violências foram se 

mostrando ainda piores com o passar do tempo.  

 

VIOLÊNCIAS INSTITUCIONAIS 

Minha primeira tentativa de inclusão de nome social foi um desastre. Uma 

semana após solicitar, eu recebi em retorno o próprio decreto 8.727 de 28 de abril de 

2016 (BRASIL, 2016), que dispõe sobre o uso de nome social às pessoas trans em 

estabelecimentos públicos, grifado nos trechos onde era citado que o nome social 

somente era disponibilizado às pessoas que fossem transexuais ou travestis. Naquele 

momento, eu só sentia nojo de um (cis)tema que queria me dizer quem eu sou. Com 

base em quê me diziam que eu não era trans?  

A resposta foi uma carta, elaborada com a ajuda de uma colega de classe 

advogada. Eu precisei explicar o que são pessoas não-binárias, como nos encaixamos na 

transgeneridade e pontuar que caso meu direito me fosse negado, haveria possibilidade 

                                                             
19 Além de graduande em psicologia, também sou professore particular de inglês. 



 

          130 

 

de um processo por danos morais. Ainda inseri alguns artigos em anexo e, com certeza, 

o próprio decreto também grifado. Após entregar a carta, me perguntava sobre as 

pessoas que não têm acesso a essas informações, e como deve ser ainda mais fácil 

desistir quando não se tem armas para lutar. 

Uma semana após receberem a carta, atualizaram meu nome no sistema, ainda 

de forma errônea, mas pelo menos não era meu nome civil. Deixei passar. Não tinha 

mais forças para voltar a mexer nisso, naquele momento. 

Após um semestre que eu havia me colocado no mundo como uma pessoa 

transvestigênere não-binárie, em 2020, o que antes era prazeroso e enriquecedor se 

tornou um fardo com tantas violências que antes eu enxergava veladamente.  

Fazer parte de um grupo – ainda mais – minorizado, fez com que o ambiente 

acadêmico se tornasse torturante para mim. Por mais que seja compreensível que 

pessoas cometam erros e reproduzam preconceitos, para mim nunca fez sentido 

profissionais de psicologia com mestrado e doutorado se fecharem a novas informações 

e desejarem continuar reproduzindo preconceitos tão arcaicos. 

Em setembro de 2020 solicitei uma declaração, mas para a finalidade dela, 

precisava que estivesse com meu nome social correto. Solicitei a alteração, e para minha 

surpresa, decidiram inserir também meu nome civil não só na declaração, mas em todos 

os sistemas da universidade. Quando recorri, me disseram que entrariam em contato 

com o setor jurídico. No fim, foram mais de quatro meses enviando diversos e-mails e 

tendo o assunto desconversado e encaminhado para outro setor. Quando dei o ultimato 

de que caso não realizassem as alterações em todos os sistemas, eu pediria transferência, 

a resposta foi de que o jurídico era soberano em suas decisões e que o pró-reitor de 

graduação não poderia fazer nada a respeito.  

Então eu pude compreender um pouco da dor que meu amigo sentiu quando foi 

evadido; eu também havia sido.  

Na transferência de universidade perdi a carga horária dos três semestres em que 

estagiei obrigatoriamente, bem como ganhei mais de vinte matérias de adaptação para 

cursar concomitantemente com as atuais. São tantos os empecilhos burocráticos 

colocados pelo (cis)tema, que eu confesso que não sei como eu ainda estou estudando. 



 

          131 

 

 

VIOLÊNCIAS EDUCACIONAIS 

Para além da burocracia, nestes seis semestres anteriores são incontáveis as 

vezes que eu ouvi coisas como “Fulana mudou de sexo. Era homem e virou mulher”, “o 

travesti”, “mas isso aí de não-binário é quem fica com todo mundo?”, “mas você nasceu 

homem ou mulher?”, “você vai fazer cirurgia?”, “esse é seu nome mesmo?”, “mas no 

RG tá como?”, entre diversos comentários vindos de pessoas que, segundo Márcia 

Ferreira Torres Pereira (2011, p. 52) são vistas como autoridades no campo educacional, 

podendo fazer com que tais ações sejam compreendidas como adequadas.  

A aversividade à troca de conhecimentos sempre me incomodou. Quando eram 

questionadas no momento de suas falas, docentes diziam que isso não era pertinente à 

aula e mudavam de assunto. Quando eu esperava para realizar uma abordagem discreta 

ao final da aula e pontuar meus incômodos acerca de usos de termos preconceituosos, a 

resposta era sempre a mesma “mas isso é muito novo, tá todo mundo aprendendo 

ainda”. Será? Será mesmo que a dificuldade é porque “é tudo muito novo” ou será que é 

cômodo a cisgeneridade não se questionar e se policiar sobre o que dizem? 

Essa resistência à exposição ao diferente vai contra o pensamento de Roberto 

Mauro Gurgel Rocha (1986, p. 57), onde o autor diz que a universidade pode ser um 

grande mecanismo de mudança social, e que deve estar aliada à troca de saberes. E cabe 

ainda perfeitamente no que Paulo Freire (1997, p. 63) define como uma educação 

bancária, onde não há troca de conhecimento e sim um depósito (grifo meu) dele por 

aqueles que se julgam sábios aos que julgam nada saber. Se baseando na ideologia da 

opressão e também a retroalimentando.  

 

ATÉ QUANDO? 

Uma das minhas maiores preocupações enquanto graduande de Psicologia, e 

pessoa que se preocupa com a formação de futures psicólogues, é que tais ações acabem 

por reforçar preconceitos já enraizados em algumes alunes, já que ficam naturalizados 

em sala de aula. 



 

          132 

 

Acompanhar as aulas e estar imerse em um (cis)tema que não somente não me 

inclui, mas também exclui ês minhes é a maior dificuldade. Compreendo que tudo tem 

um contexto histórico, mas perceber que a forma que muitas universidades ensinam a 

maioria das disciplinas de maneira binarista, pensando em tipificações para “homens e 

mulheres”, “meninos e meninas” é algo muito angustiante.  

Nosso acesso à Academia é extremamente limitado, e quando a acessamos é 

basicamente um atentado à nossa saúde mental. Raramente nos vemos nestes espaços, 

mas quando nos vemos, é numa lógica excludente e patologizante. 

É importante ter consciência de que a Psicologia teve participação no processo 

histórico de considerar diversidades sexuais e de gênero como psicopatologias 

(GASPODINI; FALCKE. 2018, p. 746, apud COSTA; NARDI, 2009; JESUS, 2013). 

Como confiar na produção de conhecimento hegemônica com um histórico que nos 

patologiza? 

Resistir a cinco anos de uma formação excludente não é para todes. O (cis)tema 

se retroalimenta de opressões. Nos mantendo fora da produção de conhecimento, produz 

o que quer sobre nós; e quando tentamos produzir algo sob a nossa óptica, somos 

evadides gradualmente até que reste somente a hegemonia.  

Tal processo de evasão é completamente condizente com a noção de 

adestramento de Michel Foucault (2009, p. 195), onde o poder disciplinar fabrica 

indivíduos, sendo a técnica desse poder que faz com que sejamos objetos e, ao mesmo 

tempo, instrumentos a seu dispor.  

As referências deste escrito são o mais puro reflexo desse processo de evasão 

acadêmica de corpes dissidentes: até mesmo a produção acadêmica utilizada para falar 

sobre os processos opressores são hegemônicos.  

Até quando precisaremos utilizar de referenciais cisgêneros para construir os 

nossos? 

Até quando teremos exemplos preconceituosos em nossas salas de aula?  

Até quando continuarão dificultando nossa permanência nestes espaços? 

Até quando negociaremos nossa saúde mental em prol de um certificado? 



 

          133 

 

Até quando seremos evadides pelas sutilezas veladas do (cis)tema?  

Até quando? 

 

Referências Bibliográficas 

BRASIL. Decreto n.º 8.727, de 28 de abril de 2016. Dispõe sobre o uso do nome social 

e o reconhecimento da identidade de gênero de pessoas travestis e transexuais no âmbito 

da administração pública federal direta, autárquica e fundacional. Diário Oficial [da] 

República Federativa do Brasil, Brasília, DF, 29 de abr. 2016. Disponível em: 

http://www2.camara.leg.br/legin/fed/decret/2016/decreto-8727-28-abril-2016-782951-

publicacaooriginal-150197-pe.html. Acesso em 28 de jun. de 2021. 

CONDIE, Allyson Braithwaite. Destino. 1ª Edição. Rio de Janeiro, 2011 

FACCIOLLA, Mar. Linguagem Não-Binária ou Neutra de Gênero [Neolinguagem] - 

Pronomes Neutros. São Paulo, 2020. Research Gate: Mar-Facciolla. Disponível em: 

https://www.researchgate.net/publication/342079619_Linguagem_Nao-

Binaria_ou_Neutra_de_Genero_Neolinguagem_-_Pronomes_Neutros. Acesso em: 20 

de jun. de 2021.  

DE FREITAS, Maria Cristina Leal; FRANCA, Carlos Eduardo. Identidade e o 

reconhecimento do outro no contexto dos Direitos Humanos. In: XI Sciencult - 

Simpósio Científico e Cultural, 2015, Paranaíba - MS. Mídia: a produção do consenso e 

a cultura da violência. Paranaíba: Universidade Estadual de Mato Grosso do Sul, 2015. 

v. 6. p. 396-415 

FREIRE, Paulo. Educação “bancária” e educação libertadora. In: PATTO, M. H. S. 

(org). Introdução à Psicologia Escolar. 3.ª edição.São Paulo: Casa do Psicólogo, 1997, 

p. 61-69.  

FOUCAULT, Michel. Os Recursos para um bom adestramento. In: FOUCAULT, M.. 

Vigiar e punir: nascimento da prisão. 27.ª edição. Rio de Janeiro: Vozes, 2009, p. 195-

218.  

GASPODINI, Icaro Bonamigo; FALCKE, Denise. Relações entre Preconceito e 

Crenças sobre Diversidade Sexual e de Gênero em Psicólogos/as Brasileiros/as. 



 

          134 

 

Psicologia: Ciência e Profissão, 38(4), 744-757. 2018. Disponível em: 

https://doi.org/10.1590/1982-3703001752017. Acesso em: 07 de jun. de 2021. 

GURGEL, Roberto Mauro Gurgel. Extensão Universitária: comunicação ou 

domesticação. São Paulo: Cortez/ Autores Associados/EUFC, 1986. 

JUBILEE. Traditional vs Trans: Are There More Than 2 Genders? | Middle Ground. 

[Estados Unidos]. 1 vídeo (13m22s). YouTube, 31 de mar. de 2019. Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=IBAD2UuMPjs. Acesso em 09 de jul. de 2021. 

MICHAELIS. Moderno Dicionário da Língua Portuguesa. São Paulo: Melhoramentos. 

Disponível em: https://michaelis.uol.com.br/moderno-portugues/busca/portugues-

brasileiro/ignorancia/. Acesso em: 09 de jul. de 2021. 

PEREIRA, Marcia Ferreira Torres. Sobre as relações de autoridade e poder na docência: 

Contextos (des)autorizados pela formação. 2011. 169 f. Dissertação (Mestrado em 

Ciências Humanas) - Universidade Federal de Goiás, Goiânia, 2011. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

          135 

 

O MAR REVOLTO QUE FOI MICHAEL DILLON: UM POEMA E 

SUA TRADUÇÃO 

Thales Gabriel Trindade de Moura 

 

Há poucas coisas que nos movem na vida como aquelas que se conectam às 

nossas experiências mais íntimas. Somos impulsionados pelos nossos desejos e 

passamos a vida toda apostando as nossas fichas na procura da nossa verdade. 

Buscamos um sentido para o nosso estar no mundo. Essa busca pelo autoconhecimento 

movimentou o mar parado do ocidente europeu na década de 1930, quando Michael 

Dillon resolveu empreender uma longa viagem para um lugar até então desconhecido e 

inabitado, o seu próprio eu. Não me recordo onde vi uma matéria sobre esse sujeito que 

aguçou a minha curiosidade e o que posso dizer é que a forma como me conectei a ele 

durante o tempo que se passou do contato com a matéria até aqui, me fez querer 

conhecer um pouco mais sobre sua trajetória. Michael Dillon foi um médico britânico 

e noviço monástico budista transmasculino. Sua história é relatada na autobiografia  

Out of the Ordinary: A Life of Gender and Spiritual Transitions (2017), editada e com 

introdução por Jacob Laue Cameron Partridge e prefácio de Susan Stryker.  

Jacob Lau e Cameron Partridge, jovens acadêmicos da Harvard Divinity School, 

são apresentados à história de vida de Dillon, em uma livraria de Massachusetts, no 

lançamento de sua biografia The first man-made man (2007) escrita por Pagan 

Kennedy. Ao saber que a biógrafa e pesquisadora teve acesso ao manuscrito de Dillon 

para escrever sua obra, os estudantes abordaram Kennedy, que gentilmente os cedeu 

fotografias digitais de Out of the Ordinary: A Life of Gender and Spiritual Transitions, 

finalizado em maio de 1962.Dez anos depois, no ano de 2017, o livro é publicado tendo 

como principal objetivo considerar a “plenitude narrativa do próprio autor”, seu estilo 

de escrito, seu ponto de vista sobre a sua história.  

A importância histórica de Dillon se dá pelo fato de ele ser o primeiro 

homem trans que se tem notícia a se submeter a uma faloplastia (construção 

cirúrgica de um pênis). Antes da intervenção cirúrgica, ele foi apresentado às pílulas 

de testosterona sintética que haviam sido desenvolvidas por uma equipe holandesa 

em 1935, apenas quatro anos antes de iniciar a sua transição. Ele foi o primeiro 



 

          136 

 

homem trans a utilizar a testosterona sintética para o processo transitório, 

estimulado por um médico que o entregou os comprimidos e abandonou o caso 

dizendo “Veja o que eles podem fazer por você”.  

Dillon era um obcecado por conhecer a sua verdade e desde a infância tem 

uma conexão muito forte com a religiosidade, estabelecendo um laço de amizade 

com o reverendo C. S. T. Watkins, um dos vigários da igreja da Inglaterra que ele 

frequentara junto às tias. O reverendo Watkins teria se tornado um mentor para 

Dillon, incentivando-o a desenvolver reflexões teológicas para compreender 

questões mais profundas em sua existência.  

O que se sabe, no entanto, é que o seu mentor da igreja da Inglaterra não foi o 

único responsável pelo desejo e interesse de Dillon pelos livros de Teologia. O fato 

é que a mãe de Dillon morre seis dias após o parto e seu pai tinha sérios problemas 

com o alcoolismo. O filho de Laura Maude será criado por duas tias solteironas, em 

Folkestone, cidade costeira situada próximo ao canal da mancha na Inglaterra, com 

hábitos reclusos e devocionais muito criticados por ele. Em uma certa fase do início 

da adolescência, Michael Dillon começa a apresentar uma crise em relação à sua 

existência que ninguém poderia compreender. A vida pacata e sem sentido das tias 

solteiras o aterrorizava, ele se perguntava, então, qual seria o sentido da vida 

naquele lugar.  

Assim, para além dos estudos do Cristianismo, Dillon passa a se dedicar ao 

estudo de filosofias esotéricas desenvolvidas por P. D. Ouspensky e G. I. Gurdjieff. 

Estudou textos de Lobsang Rampa, escritor que alegava ter sido um monge lama e, 

finalmente, entra em contato com o Budismo Theravada e Mahayana. 

O confronto com o corpo é marcado por um episódio na escola, quando 

vivenciava a socialização feminina, como uma garotinha de 15 anos. A atitude foi 

notada por uma colega de escola que, preocupada com a saúde de Dillon, que, na 

época,ainda se reconhecia como mulher, convence-o a desistir da prática. Ao 

perceber o seu corpo metamorfoseando incontrolavelmente e desenvolvendo 

caracteres femininos, ele procura uma forma de conter a projeção da mama sob a 

camiseta. Instintivamente, a utilização de uma faixa para pressionar as mamas é a 

técnica adotada para não deixar transparecer uma leitura social feminina.  



 

          137 

 

Ao completar o ensino básico, incentivado pelo reverendo Watkins, Michael 

Dillon ingressa em uma faculdade feminina em Oxford e começa a cursar Teologia. 

O curso não seria concluído, visto o desejo de ser uma diácona anglicana ter sido 

frustrado durante o desenrolar de seus estudos. Ele acaba migrando para o curso 

denominado por lá de “Clássicos” e que se dedica ao estudo de História, Literatura e 

Filosofia Grega e Romana. 

Durante o tempo de faculdade, questões de gênero e sexualidade foram 

tensões constantes em sua vida. Passou a usar roupas e corte de cabelo masculinos e 

também a adotar atitudes que se desconectavam com o padrão de comportamento da 

época em relação às demais estudantes.  

Ao se formar, Dillon se vê com dificuldades de arrumar um emprego. O seu 

modo de vestir e de viver fizera com que ele tivesse várias portas fechadas em sua 

trajetória profissional. Trabalha como mecânico, técnico de um laboratório e, ao 

começar a buscar uma resposta para a sua não conexão com o gênero feminino 

atribuído ao nascimento, decide estudar medicina e sexologia, no início da década de 

1940, como forma de entender melhor sua identidade não conforme.  

Antes mesmo de o médico Dr. Harry Benjamin escrever The Transsexual 

Phenomenon (1966), propondo técnicas para o atendimento de pessoas transexuais, 

Dillon foi pioneiro ao usar a própria experiência enquanto pessoa transmasculina 

sugerindo técnicas de tratamentos na literatura médica em seu livro Self: An Essay 

on Ethics and Endocrinology em 1946. Na obra, Dillon já problematiza a 

possibilidade da ingestão de hormônios sintéticos no processo de transição das 

pessoas trans, bem como a possibilidade de se realizar a sua faloplastia adaptando a 

técnica cirúrgica da reconstrução de órgãos genitais de soldados feridos em guerra.  

Depois de formado, buscando fugir de jornalistas e dos tablóids, visto ter sido 

alvo da imprensa da época, Dillon se candidata como médico da Marinha Mercante 

que realizará uma excursão pelo Mar Vermelho. Esse exílio compulsório, iniciado 

em 1952, no entanto, se apresentará para Dillon como um lugar favorito. Embora 

excluído do seio familiar pelo irmão transfóbico, distante de sua terra natal, ele se 

sente tão confiante que procura a família pertencente a aristocracia inglesa da época, 

os Lismullen, para que seu nome nos livros da nobreza fosse atualizado pois ele 

desejava, após Bobby, constar na lista de herdeiros como o nono baronete de 



 

          138 

 

Lismullen. Este gesto, no entanto, vai fazer com que a imprensa volte a fazer dele 

um alvo de notícias escandalosas.  

No ano de 1954, Dillon acaba firmando um contrato de quatro anos com um 

navio de transporte de peregrinos muçulmanos a Meca. Em razão das longas viagens 

que fazia, ele ficava semanas sem notícias dos jornais ingleses e isso o afligia. Nesse 

período, ele se lança nos programas de autoaperfeiçoamento dos místicos G. I. 

Gurdjieff, P. D. Ouspensky e Maurice Nicoll que pregavam formas de autoexame e 

busca pela verdade. Para conseguir lidar com suas angústias, seus hábitos impulsivos 

e a pressão da perseguição da imprensa pelo seu caso, ele decide empreender mais 

uma mudança em sua vida, agora, voltada para o seu eu interior. Nesse trabalho de 

autoconhecimento, Dillon procurava trabalhar em si falhas de sua personalidade 

apontadas por colegas de trabalho. Após sua transição social, Michael compreendeu 

que tinha conseguido facilmente moldar seu corpo, mas o seu temperamento e sua 

mente eram mais resistentes. A jornada empreendida para se desfazer de sua 

arrogância aristocrática inglesa estaria apenas começando.  

Curiosamente, no ano de 1956, Michael Dillon decide pedir uma licença da 

Marinha Mercante para passar um tempo com as tias em Folkestone. Ao chegar em 

sua terra natal, vê a casa e as tias em plena miséria. Embora possuíssem muito 

dinheiro guardado, Totó e Daisy se mostravam extremamente avarentas. O estado de 

saúde destas não era dos melhores e ele decide se estabelecer em chão firme por um 

tempo. Nesse período, trabalhando em um hospital da região, chega até ele a 

publicação de um livro intitulado A terceira visão. Em 1956, esse livro havia se 

tornado um best-seller e causava um burburinho por se apresentar como a 

autobiografia de Lobsang Rampa, um místico tibetano que teve a sua terceira visão 

aberta aos sete anos de idade, tornando-se conselheiro de Dalai Lama.  

Ao ler essa obra, Dillon se sentiu atraído pela história de vida de Rampa e as 

anedotas contadas por ele pareceram tão reais que ele resolveu escrever uma carta ao 

autor. A carta foi respondida, eles chegaram a se encontrar em Londres e, no ano 

seguinte, o fã de Rampa decidiu passar uma temporada com ele em Dublin. Eles 

passaram duas semanas conversando sobre viagens astrais, metafísica, filosofia. O 

autor do best-seller parecia tão desajustado ao mundo quanto Dillon. Ao final desse 

período, o velho Lobsang Rampa leva o médico para um último passeio e o 



 

          139 

 

convence de que sabia como ele passaria o restante de seus dias. Ele o convencer a 

fazer uma última viagem marítima e depois se exilar na Índia para aprender 

meditação. O conselho é seguido à regra.  

Em 1958, Dillon retorna aos mares em um navio que carregava cargas entre 

Estados Unidos e Índia. O plano era trabalhar durante um tempo para arrecadar 

dinheiro e posteriormente passar uma temporada na Índia em um mosteiro tibetano. 

Pouco tempo após chegar ao trabalho neste navio, ele fica sabendo que o místico 

Lobsang Rampa. O velho não passava de um falsário que nunca havia colocado os 

pés no Tibete. Os comentários da imprensa, no entanto, não fazem Dillon perder o 

carinho pelo velho Rampa. Em uma manhã de maio de 1958, no entanto, o médico 

inglês é surpreendido com um telegrama da Inglaterra da agência de notícias Daily 

Express. No comunicado, a imprensa desejava saber se ele realmente pretendia 

reivindicar o título de no baronete de Lismullen, como sucessor de seu irmão após 

sua transição social. Nesse mesmo dia, comissários de bordo já vinham lhe avisar 

que o cais onde o navio encontrava-se atracado estava cheio de jornalistas a sua 

espera.  

No dia seguinte, vários jornais e revistas estampavam a notícia de que o 

médico que atuava no navio The City of Bath era membro de uma família tradicional 

inglesa, a dos Lismullen, e havia se submetido a uma cirurgia de “mudança de 

sexo”. O fato de a notícia ter se revelado aos colegas de trabalho no navio fez com 

que Dillon ficasse extremamente desconfortável, uma vez que ele só queria se 

misturar na multidão.  

Arrasado pela exposição, ele decide seguir o conselho do velho místico 

Rampa e partir para a Índia. A ideia inicial era fazer uma imersão no estudo do 

budismo tibetano, no entanto, ele acabou compulsoriamente indo buscar refúgio 

como noviço monástico budista. Chegando ao mosteiro em Kalimpong, Índia ele foi 

recebido por seu guru Sangharakshita, um inglês que havia se ordenado monge 

Theravada no ano de 1950.  

Ao se apresentar a Sangharakshita, Dillon fala sobre sua transição de gênero, 

pois teme que os jornais o alcancem ali também, mesmo estando infinitamente 

distante do ocidente, escondido em um mosteiro no meio das montanhas. O monte 

parece ouvir serenamente e complacente a sua história, dizendo não se importar com 



 

          140 

 

as circunstâncias que vieram levar o sujeito até aquele lugar. Como aluno, ele acaba 

recebendo um nome monástico de Jivaka. O próximo passo foi tornar-se noviço. 

Dillon, agora Jivaka, se despia de sua identidade ocidental e desejava ir além na 

busca da sua verdade. Ao fazer os votos, ele precisou se abster de todas as suas 

posses. Ele escreve aos seus advogados na Inglaterra e doa todas as suas economias 

para a caridade.  

Ao mesmo tempo em que buscava se integrar no meio da multidão e não ser 

evidenciado como uma figura destoante, Dillon / Jivaka desejava pertencer a algum 

grupo. Esse sentimento de pertença, no limite, fez com que ele considerasse possível 

ter sua ordenação superior, caso cumprisse seus votos por mais de um ano. Ele 

considerava que pudesse ser igual a seu mestre Sangharakshita, o que não se fez 

possível. Um obstáculo iria se colocar diante da nova empreitada de Dillon/ Jivaka 

rumo a sua verdade. Havia uma lei no código monástico que proibia pessoas 

pertencentes ao “terceiro sexo” de se ordenar monges. Mesmo sem saber o que 

aquele código poderia categorizar como “terceiro sexo”, o noviço sabia que a 

realidade de sua identidade não-conforme o enredava, novamente, da inserção plena 

em um grupo.  

O noviço budista Jivaka morre em 15 de maio de 1962 em um hospital na 

região de Punjab após um mal súbito que teve em uma passagem remota nas 

montanhas. Dias antes de falecer, ele havia enviado o manuscrito de suas memórias 

ao seu editor literário em Londres. A morte de Dillon / Jivaka acaba chegando 

primeiro ao editor do que o manuscrito. Naquela época, ele já dava sinais de extrema 

desnutrição devido às condições extremas de vida, mas há quem postule que ele 

possa ter sido envenenado. Dias antes 

No meio do turbilhão que se tornou a sua vida, em busca de sua verdade, 

Dillon ainda encontrou tempo para escrever um livro de poesia, o Poems of Truth 

(1957), publicado de forma independente, à época. O poema transposto abaixo abre 

a autobiografia Out of the Ordinary, finalizado em 1952 e editado e publicado 

tardiamente em 2017. É atravessado por esse mar revolto que foi a vivência de 

Dillon que arrisco uma tradução de um de seus poemas. A meu ver, a peça é 

significativa para compreendermos um pouco de sua força e o modo como buscou 

enfrentar os grandes baques em sua trajetória de vida.  



 

          141 

 

 

Understanding and Compassion 

 

1 

Deep black the night when the lightning flashed, 

Which showed the foaming crests and spray flung high; 

Sheer walls of water rearing to the sky 

As waves on waves against each other crashed. 

No rest, the struggle raging 

As when a war is waging, 

The sea against itself—against its will; 

When suddenly a gentle Voice was heard, 

Fraught with Compassion came the needful word: 

“Peace!” Then the storm was stayed and all was still. 

 

2 

Tossed this way and that, a soul in torment, 

Thoughts recurring o’er and o’er again, 

Long wakeful nights and days of mental strain, 

Love strove with hate and jealousy till spent. 

No rest, the struggle raging 

As when a war is waging, 

A man against himself—against his will. 

He took his life for lack of friendly hand, 

For want of one to say: “I understand.” 

This time no peace was there, though all was still. 

– Michael Dillon 

 

 



 

          142 

 

Compreensão e compaixão (Tradução)  

 

1 

Profundamente negra a noite quando o brilho de um relâmpago invade   

Mostrando as cristas espumantes e os borrifos lançados ao alto; 

Paredes translúcidas de água erguendo-se ao céu vasto 

Como ondas que se chocam em franco combate 

Sem descanso, a luta é travada  

Como quando uma guerra é acionada 

O mar contra si mesmo - contra sua vontade; 

Quando de repente uma gentil Voz fez-se ouvida, 

Cheia de Compaixão, veio a palavra precisa: 

"Paz!" Então a tempestade cessou, veio a tranquilidade 

 

2 

Jogado de um lado para o outro, uma alma em tormento, 

Pensamentos que se repetem a todo o instante 

Longas noites de vigília e dias de tensão mental constante 

O amor lutou contra o ódio e o ciúme até seu aniquilamento 

Sem descanso, a luta é travada 

Como quando uma guerra é acionada 

Um homem contra si mesmo - contra sua vontade. 

Ele tirou a vida por falta de acolhimento 

Por falta de alguém para dizer: “Eu compreendo.” 

Desta vez não houve paz, tudo era tranquilidade.  

– Michael Dillon20 

 

                                                             
20In:  DILLON, Michael; JIVAKA, Lobzang. Out of the Ordinary: A Life of Gender and Spiritual 

Transitions. New York: Fordham University Press, 2017, p. 42. Tradução livre por Thales Gabriel T. de 

Moura. 



 

          143 

 

Referências Bibliográficas 

STRYKER, Susan. Foreword. In: DILLON, Michael; JIVAKA, Lobzang. Out of the 

Ordinary: A Life of Genderand Spiritual Transitions. New York: Fordham University 

Press, 2017. p. vii-x. (ebook) 

KENNEDY, Pagan. The first man-made man: the story of two sexes, one love affair, 

and a twentieth-century medical revolution. 1st. US. ed. 2007. (ebook) 

LAU, Jacob; PARTRIDGE, Cameron. “In His Own Way, In His Own Time”: An 

Introduction to Out of the Ordinary. In: DILLON, Michael; JIVAKA, Lobzang. Out of 

the Ordinary: A Life of Gender and Spiritual Transitions. New York: Fordham 

University Press, 2017. p. 1-25. (ebook) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

          144 

 

SOBRE NÃO-BINARIEDADES, AUTODETERMINAÇÃO, 

PRODUÇÃO DE CONHECIMENTO E CONTRA-HEGEMONIAS 

Amanda 

 

A proposta aqui é tentar promover um diálogo acerca da compreensão das 

múltiplas vivências e identidades não-binárias e da diversidade que abarca as 

transmasculinidades, analisando algumas produções sobre as temáticas a partir de 

perspectivas não hegemônicas e reconhecendo esses saberes quando por muitas vezes 

foram e são relegados a algo menor, em virtude do padrão colonialista e de 

colonialidade do saber e do ser21, explicitando também o meu lugar de fala no decurso 

dos atravessamentos em que foram/são produzidas/reproduzidas as opressões.  

Ao longo do texto tento trazer questões sobre as não-binariedades, a produção de 

conhecimento e saberes a partir de perspectivas não hegemônicas, e considerando a 

autodeterminação dessa população para além da binariedade e seus entrecruzamentos. 

Escrevo partindo de um lugar. 

Acredito que assim todes o fazem. Ou melhor, sempre acreditei estar escrevendo 

a partir de um tal lugar. É isso o chamado lugar de fala. O tão questionado lugar de fala, 

proposto pela filósofa e pensadora, Djamila Ribeiro, em seu Livro “O que é Lugar de 

Fala?” (2017) que traz aspirações de autoras negras e do feminismo negro, entre outras 

as quais posso citar aqui, a Patricia Hill Collins, na qual propõe o feminist stand point, 

que numa tradução livre pode se conceber como um “ponto de vista feminista” em uma 

perspectiva racial. E nesse sentido a autora, Djamila, em consonância com esse 

panorama do ‘ponto de vista feminista negro’, argumenta sobre o “lugar de fala”. A 

própria autora apresenta no texto, o termo/conceito ‘lugar de fala’ onde, representa de 

forma objetiva, e subjetiva, a negritude como entidade pertencente à humanidade, que 

carrega consigo seu legado e que dever-se-á considerar em sua completude, ou seja, a 

reivindicação de diferentes perspectivas e a afirmação de que um dos objetivos do 

feminismo negro é demarcar o lugar de fala de quem as propõe. Perceber essa marcação 

                                                             
21 Segundo (Mignolo; Casas, 2005) a colonização não é somente uma questão militar, econômica, política 

e religiosa, mas também é o controle das subjetividades diante do controle do conhecimento. Logo, a 

colonização do ser e do saber são paralelas e complementares. 



 

          145 

 

se torna necessária para compreender realidades consideradas implícitas dentro da 

normatização hegemônica (RIBEIRO, 2017). 

Neste sentido, ao persistirem em determinar meu lugar, o meu e o de tantes 

outres, tantas outras e tantos outros; o que isso pode significar? Enquanto permaneço 

me afirmando pessoa não binária, todavia continua a ser uma existência invisibilizada e 

consequentemente a produção de conhecimento a partir de uma localização de ser e 

estar num mundo que demanda uma construção “parcial e situada” (HARAWAY, 

1995). Porém hegemonicamente se constitui através de uma dinâmica binária das 

relações sociais. Corroborando com uma crítica contemporânea feita por mulheres 

negras, latinoamericanas, sulamericanas, terceiro-mundistas, em geral, a um feminismo 

universalista no qual reivindica-se que a centralidade da intersecção de raça, classe, 

sexualidade e gênero, está para além das categorias da modernidade, Maria Lugones 

compreende que as mesmas, são categorias que só existem a partir da colonização. 

Segundo (LUGONES, 2014, p. 935) essa “lógica moderna binária\dicotômica categorial 

colonial produz teorizações lógicas opressivas que mantém o pensamento capitalista 

colonial sobre raça, gênero e sexualidade”.  

Compreendendo como o lugar social que certos grupos ocupam, podem cercear 

oportunidades e sendo este um debate de âmbito estrutural, “ao ter como objetivo a 

diversidade de experiências, há a consequente quebra de uma visão universal”. 

(RIBEIRO, 2017, p. 35). Portanto, essa vertente teórica nos auxilia a conceber como as 

diversas possibilidades de vivenciar corpos/corpas/corpes e gêneros serão possíveis, e 

quais acessos a esses/essas/éssis corpos/corpas/corpes lhes serão concedidos a partir do 

lugar social que ocupem.  

Após essa breve reflexão, quero me pôr a pensar sobre o meu lugar. Qual o meu 

lugar de fala, quando digo e afirmo, sou uma pessoa não binária. Por que as pessoas 

insistem em saber mais de mim, do que eu? me colocando dentro de um padrão 

concebido entre opostos22? Tudo bem que não posso dizer cisheteronormativo23. Mas 

não sou um transmasculine.  

                                                             
22 explicando a binariedade pelo padrão de opostos cis/trans; homen/mulher; feminino/masculino   
23 Ver (SIMAKAWA, 2015) 



 

          146 

 

O Transfeminismo nos explica como as Transmasculinidades, não-binariedade e 

os ‘corpos e identidades de gênero inconformes’, como denomina Viviane V24, são 

possibilidades reais e materializadas na existência humana, essa perspectiva que 

conforme Jaqueline de Jesus, rediscute a subordinação morfológica do gênero ao 

“sexo”, condicionando prática social enquanto justificativa para opressão sobre pessoas 

cujos corpos não estão conformes à norma binária (homem/pênis e mulher/vagina). 

Nesse sentido os fundamentos políticos e teóricos do transfeminismo estão vinculados 

aos conceitos atrelados ao feminismo negro, a interseccionalidade e a não hierarquia das 

opressões e quanto ao próprio processo de consciência política e de resistência das 

pessoas trans (travestis, transexuais, pessoas não-binárias, entre outros humanos 

inominados, que não se reconhecem no gênero que lhes foi atribuído socialmente antes 

e depois do nascimento.) (JESUS, Jaqueline, 2014, p.06) Em vista disso o 

transfeminismo é a premissa do direito à autodeterminação, à autodefinição, de uma 

auto-identidade, por uma livre expressão de gênero. O transfeminismo é a auto-

expressão de homens e mulheres trans e cissexuais. O transfeminismo é a auto-

expressão das pessoas andróginas em seu legítimo direito de não serem nem homens 

nem mulheres. Propõe o fim da mutilação genital das pessoas intersexuais e luta pela 

autonomia corporal de todos os seres humanos (SIMAKAWA, 2015). 

Portanto, compreendendo identidade de gênero enquanto forma de se 

reconhecer, percebe-se a partir dele suas potencialidades múltiplas de identificação, 

podendo ser feminina, masculina, e demais espectros possíveis entre essa dualidade 

(incluindo a dupla identidade ou a inexistência delas). Eduardo Maranhão afirma que a 

não-binariedade pode se referir a um amplo espectro de identidades não-conformes com 

o gênero imposto ao nascimento, sem necessidade de identificação com um “oposto”. 

Com características que podem variar a negação a pertença de um gênero em específico, 

especificamente denominado como ageneridade, assim como se identificar com um, ou 

mais gêneros, ou pangeneridade, o que o autor chama de “bricolagens” de gêneros 

binários e/ou não-binários (MARANHÃO Fº, 2012). O que nos faz refletir sobre a 

categoria não-binária ser justamente uma categoria guarda-chuva, por conseguinte mais 

inclusiva e que melhor se adequaria às demandas das pessoas não bináries do que o 

termo transmasculine.  

                                                             
24 Ver (SIMAKAWA, 2015) 



 

          147 

 

Muitas pessoas não-binárias não sentem necessidade ou intenção de modificar 

suas aparências para adaptarem-se às expressões de gênero: caso, feminino para 

masculino e vice e versa como afirmam (MARANHÃO Fº; NERY, 2017). Algumes25 

não-bináries se percebem agêneres (sem gênero) ou bigêneres (com dois gêneros, não 

necessariamente binários) ou nenhum dos dois, existem possibilidades múltiplas de ser 

e existir (MARANHÃO Fº, 2014) reconhece que tem pessoas que se entendem num 

momento menino e agênere, num outro momento bigênere, num outro determinado 

período se compreendem apenas garoto, entre variadas possibilidades de existência. 

Além das identidades nb26, pode ser possível pensarmos em expressões de gênero nb, 

que é a maneira como a pessoa se apresenta socialmente, de acordo com uma série de 

normas e convenções sociais, através das roupas, gestos, modo de falar, etc. Pode ser 

percebida e ou “classificada” genericamente em feminina, andrógina ou masculina. As 

expressões de gênero nem sempre são congruentes ou concordantes com a identidade de 

gênero. Uma pessoa com identidade masculina pode apresentar uma expressão 

masculina, andrógina/não-binária ou feminina. Pessoas nb em geral, segundo 

(MARANHÃO Fº, 2017) estão num lugar identitário que não as situa como totalmente 

mulher ou homem.  

Nesse sentido vê- se a importância da construção e utilização de saberes outros 

que precedem os saberes tradicionais modernos. As encruzilhadas metodológicas 

incluem as “co-teorização a partir da coalizão de "mujeres de color" e das co-

teorizações sobre colonialidade e decolonialidade de gênero”27 (LUGONES, 2015, p.78-

80). Nesse sentido a diferença colonial se assenta na distinção moderno/não-moderno 

propondo alternativas à modernidade onde não haja predominância de um conhecimento 

acadêmico sobre um conhecimento de “dentro” num sentido que ocorra uma fecundação 

mútua Lugones (2015), tensionando a produção de conhecimento entre academia e 

comunidade.  

Por conseguinte, segundo Maria Lugones, a virada para uma metodologia 

decolonial está no compromisso com o conhecimento que irrompe das insurreições do 

conhecimento subalternizado, como um conhecimento alternativo à modernidade, 

vindos das comunidades categorizadas pré-modernas. Logo, pensando a não-

binariedade como um luta contra-colonial, uma luta destes indivíduos não-binaries mas 

                                                             
25 utilizamos o “e” no final para flexionar o gênero e neutralizá-lo, neste caso.   
26 abreviação de “não-bináries” - pessoas não-binárias.   
27 tradução nossa 



 

          148 

 

não só, mas também uma luta contra a colonização dos corpos e corporalidades e dos 

gêneros, contra a modernidade e a produção moderna do conhecimento, considerando 

Lugones (2015) que parte da premissa de que todas as formas de colonialidades estão 

interconectadas e somente será viável uma descolonização com a descolonialidade de 

gênero. 

 

Referências Bibliográficas 

HARAWAY, Donna. Saberes localizados: a questão da ciência para o feminismo e o 

privilégio da perspectiva parcial. Cadernos pagu, n. 5, p. 7-41, 1995.  

JESUS, Jaqueline. Gomes de. Transfeminismo: Teorias e práticas. Rio de Janeiro: 

Metanoia, 2014.  

LUGONES, María. Rumo a um feminismo descolonial. Revista Estudos Feministas, 

v. 22, n.3, p. 935-952, 2014. Disponível em: <https://doi.org/10.1590/S0104-

026X2014000300013>. Acesso em: 15 set. 2021.  

LUGONES, María. Hacia metodologías de la decolonialidad. Prácticas otras de 

conocimiento (s): Entre crisis y guerras, v. 3, 2015.  

MARANHÃO Fº, Eduardo Meinberg de Albuquerque. Apresentando conceitos 

nômades: entregêneros, entremobilidades, entresexos, entreorientações. História 

Agora, São Paulo, v.1, n. 14, p. 17-54, 2012.  

MIGNOLO, Walter D.; CASAS, Arturo. Silêncios da autoridade: a colonialidade do ser 

e do saber. Grial, v. 43, n. 165, p. 26-31, 2005.  

NERY, J. W.; MARANHÃO Fº, E. M. de A. Deslocamentos subjetivos das 

transmasculinidades brasileiras contemporâneas. Revista Periódicus, [S. l.], v. 1, n. 7, 

p. 280–299, 2017. Disponível em: 

<periodicos.ufba.br/index.php/revistaperiodicus/article/view/22279>. Acesso em: 10 

set. 2021.  

RIBEIRO, Djamila. O que é lugar de fala? Minas Gerais: Letramento, 2017. 112 p.  

SIMAKAWA, Viviane V. Por inflexões decoloniais de corpos e identidades de 

gênero inconformes: uma análise autoetnográfica da cisgeneridade como 



 

          149 

 

normatividade. 2015. 244p. Dissertação (Mestrado em Cultura e Sociedade) – 

Programa de Pós Graduação em Cultura e Sociedade da Universidade Federal da Bahia, 

Salvador, 2015 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

          150 

 

BIOS 

 

AMANDA: Oi gente, sou  Amanda, pessoa não binária, e meus 

pronomes são éli/déli. sou do complexo país chamado recife/olinda 

rsrs, Tô que me formando em serviço social, seso pres intimes. Já 

tive muitas dificuldades com a escrita, hoje em dia acredito muito na 

escrita como potencial libertador. Liberta[dor] gosto muito mais do 

que antes, pois exponho minhas angustias, raivas, dores... tentando 

escrever de acordo com epistemologias anticistemicas. E penso que a partir disso 

coletivamente, nos fortalecemos e resistimos juntes e construímos juntes.  Acho que é 

isto, sou pessime pra fazer uma bio e pra fazer pose pra fotos rsrs. ah, todes no insta 

basicamente me conhecem por Wanda, de @Wanda.Lize!! vamo lá trocar umas ideias 

 

 

ALCAN: Alcan é uma pessoa transmasculina que gosta de histórias 

sobre coisas e pessoas que normalmente não são tão contadas. 

Publicou o livro de contos de protagonismo trans “Histórias que eu 

gostaria de ler” no site https://edissidentes.wordpress.com/ e em 

versão física. Participou do livro Transformação, da editora Cartola, 

e na Antologia do Vento Leste, da Fundacc. Também se sustenta de 

criação autônoma de cosméticos naturais e busca construir redes de 

apoio entre pessoas LGBTs+ 

 

ARMR’ORE ERORMRAY: Armr’Ore Erormray de 23 

anos é estudante de artes cênicas, atroz, poeta, ilustradore, 

bodypiercer, TS e dançarine. Sua pesquisa de corpo perpassa 

algumas danças sociais e é filhe da House of Mamba Negra 

capítulo São Paulo. 

 



 

          151 

 

 

 

ATHOS SOUZA: Athos Souza, Educador comunitário no 

centro e pesquisa clínica HC FMUSP; Colaborador no 

SauDiversidade (Instituto de Saúde Integral para as pessoas 

LGBTQIA+.). Articulador Social na Coordenadoria de 

IST/Aids de São Paulo trabalhando para desenvolver políticas 

públicas de prevenção e assistência às ISTs/Aids na capital 

paulista; Militante, Palestrante, Influenciador e homem trans. 

 

 

AYRES TYUPANYÉ MARQUES SANTOS: email 

cellarloki@gmail.com, instagram: @corpo_casulo, twitter: 

@ayrestyupan. Graduando em Psicologia, redutor de danos e 

produtor cultural nas horas vagas. Desenvolvo pesquisas sobre 

estudos de gênero e mídias virtuais. Diretor de Ensino, e 

Publicidade na @laps.unijorge; Idealizador do coletivo 

@solunares_redanos. Atuo voluntariamente no serviço de psicoterapia centrada na 

população LGBTQIAP+ do Centro Universitário Jorge Amado. 

 

 

BRUNO HENRIQUE ASSUNÇÃO: Graduando em 

Psicologia pelo Centro Universitário Jorge Amado. Servidor 

Público Federal. Tem interesse e desenvolve estudos nas áreas 

de gêneros e sexualidades, Teoria das Representações Sociais e 

Psicologia Social. Contato via Instagram através do 

@brunoassuncao30 ou via e-mail, através do endereço: 

brunoassuncaochaves@gmail.com. 

 

mailto:cellarloki@gmail.com
mailto:brunoassuncaochaves@gmail.com


 

          152 

 

 

BRUNO LATINI PFEIL: Graduando em Psicologia 

(Universidade Santa Úrsula/RJ). Graduando em Antropologia 

(UFF/RJ). Co-fundador da Revista Estudos Transviades. 

 

CAUÊ ASSIS: Gosto de me descrever como um corpo 

trans [que] borda poesia no tecido da vida, ando 

considerando esta minha descrição mais bonita. Nasci em 

Alagoas em 15 de junho de 1993 e desde então já fui 

muitos, sou vários, em cada palavra um novo 

eu.   Atualmente  sou graduando em psicologia pela 

Universidade Federal de Alagoas (UFAL), integrante do 

Núcleo de Estudos em Diversidade e 

Politica  (EDIS/UFAL),  membro do Fórum Nacional de Travestis e Transexuais Negras 

e Negros (FONATRANS) e Vice-presidente da Associação Cultural de Travestis e 

Transexuais de Alagoas (ACTTRANS). Um transhomem que adora viver, trocar ideias, 

ler e escrever poesias... 

 

CARÚ DE PAULA: carú de paula é uma ação potente, una 

ynundação, que atravessa ditas identidades transmasculinas, 

transviado, boyceta, poeta, arteiro, dito pardo, psicólogo, uma 

corpa dessa terra y não outra se não nessa na qual pisa. uma corpa 

afoita por afetos, y ações de vida éticas y sobretudo anticoliniais. 

o sétimo filho. atualmente compõe a organização do Slam 

Marginália, é mestrando em psicologia clínica pela PUC-SP, y 

coordena o projeto Acolhe LGBT+ na organização  internacional 

LGBT AllOut. Y a foto que envio é da Alicia Peres. 

 

 

 



 

          153 

 

 

CELLO LATINI PFEIL: Mestrando em Filosofia 

(PPGF/UFRJ). Bacharel em Ciências Sociais (UFRJ). Co-

fundador e coordenador da Revista Estudos Transviades. 

Membro do corpo editorial da Revista Estudos Libertários 

(REL-UFRJ). Membro do corpo editorial da Revista de 

Estudos Anarquistas e Decoloniais (READ-UFRJ). 

 

CHRISTOPHER SANTANA: Homem trans, homossexual, 

21 anos, cursando produção audiovisual, fiz curso de roteiro de 

cinema, amo escrever textos de todo tipo, principalmente 

histórias. Faço pintura em tela, artesanato e costura. Tenho um 

perfil no instagram onde faço posts sobre assuntos LGBT com 

mais foco em homens trans: @lgbtrouxa_comunidade. Tenho 

meu perfil pessoal @chris_santana.20 

 

DANI BRANDÃO: Dani Brandão é multi-instrumentista não-binária natural da cidade 

de Campinas, formada Técnica em Guitarra Popular pelo Conservatório Carlos Gomes 

de Campinas, Graduada em Pedagogia pela Unicamp e Graduanda em Violão Popular 

também na Unicamp, sob a orientação do mestre Ulisses Rocha. Tem experiência com 

diversas formações de bandas e estilos musicais, tendo 

tocado com grupos de Punk, Metal, Jazz, Choro, MPB, 

Forró, Hardcore, Queercore e Música Instrumental 

Experimental, tocando guitarra, baixo, bateria ou cantando 

nesses diversos projetos. Hoje em dia atua como baixista e 

compositora no Projeto de música instrumental 

experimental Menines da Tortera (@meninesdatortera), e 

como baterista e compositora no duo de Queercore Disforia 

 

 



 

          154 

 

 

DANTE SALDANHA: (@quienesdante) é estudante de Artes 

Visuais no Instituto Federal do Maranhão e desenha nas horas 

vagas. Encontra na arte uma maneira de experimentar noções de 

gênero e de encontrar (ou não) a si mesmo. 

 

 

DALUA: Professor de História pela UFCG, pesquisando 

gênero e masculinidades. Instagram @boydalua 

 

 

FELIPE DE PAULA: estudante-professor, com interesse em 

literatura brasileira e portuguesa contemporâneas; mediador da 

educação inclusiva. gaguejo e tropeço, tal qual o poema da 

polonesa que eu não sei pronunciar o nome 

 

GIULIANNA NONATO: 27, de São Paulo, é travesti, 

macumbeira, intersexo, bissexual, e não-monogâmica. Militante de 

diversos movimentos sociais desde 2014, hoje constrói o Coletivo 

Navalha, e a Conexão Nacional de Mulheres Transexuais e 

Travestis do axé.  Realiza o seminário "Saberes Transviados", e da 

oficina "Útero Não Tem Gênero". Também é criadora de conteúdo 

em seu perfil do Instagram @travagiu. 

 

 

 

 



 

          155 

 

 

COLETIVO GUAPES: O coletivo GUAPES – Grupo de 

Unicórnios Autônomos de Práticas em Saúde – é feito dos 

encontros, afetos e texturas de Duds, Gab, Lau, Mar, Marina, Nine 

e Sereno. Nos propomos a desenvolver práticas e tecnologias 

comunitárias de autocuidado. Além de vários momentos 

autônomos e espontâneos de construção de redes, produzimos as 

Encontradas e o Antifest Suspirin Feminista, que foram momentos de confluência e 

inspiração para nossas práticas de cuidado que se reverberam até hoje, seja pela escuta, 

o toque, pelo usos tradicionais de plantas, alimentação sanadora, literatura e produção 

audiovisual. 

 

IAGO MARICHI COSTA: Iago Marichi Costa (@nomemarte) 

nasceu em novembro de 1999, é graduando em Ciências Sociais 

pela UFSCar e pesquisa sobre as relações permeadas pela criação 

artística de pessoas T. Arteiro visual-experimental, às vezes 

ranzinza, às vezes um lêmure. 

 

 

KAETÊ OKANO: Kaetê Okano é performer não binário nascido em Campinas/SP, 

técnico em Arte Dramática pelo Conservatório Carlos Gomes de Campinas e bacharel 

em Antropologia pela Unicamp. Multiartista residente em São 

José do Rio Pardo (SP), suas composições musicais variam dos 

pontos de umbanda, à música popular e ao punk. Atualmente, é 

guitarrista e vocalista do duo punk transviado Disforia 

Queercore (@disforiaqc) e também integra ê Coletive Danças 

em Transições, composto por 11 artistas gênero dissidentes do 

Brasil e da França (@dancasemtransicoes) 

 

 



 

          156 

 

 

 

LU S. FORTES: Boyceta transviade, transmasculine não 

binárie. Graduado em biomedicina e mestrande em Saúde 

Pública, pesquisando na área de Antropologia da Saúde, com 

foco na população trans. Atualmente é vice tesoureiro da 

ABRASITTI, atua como profissional de saúde na área de ISTs 

e HIV e integra coletivos autônomos de pesquisa e construção 

em saúde e transgeneridade, buscando hackear narrativas cis-

hegemônicas. 

 

MARCOS VINICIUS: Marcos Vinicius. Artista Homem Trans 

Negro. Carioca de São Gonçalo Rio de Janeiro, formando em 

Letras pela Faculdade Estácio de Sá de Niterói Rio de Janeiro. 

Artista visual, ilustrador, grafiteiro, performer, abordo sobre a 

minha vivência como homem trans em uma selva de pedra de 

uma cidade metropolitana, sobre a luta para sobrevivência, na 

qual é massacrado pela cisnormatividade existente. Utilizo 

minhas obras como única forma de fuga para aliviar todo um momento de estresse 

psicológico e físico. 

 

MAR FACCIOLLA: Mar Facciolla é uma pessoa branca, gorda, transvestigênere não-

binárie, pansexual e periférique. Atualmente graduande em Psicologia pela 

Universidade Paulista (UNIP). Essa corpa já passou por muitos lugares, mas hoje se vê 

vice-presidente da OSCIP Parcel, participante da Articulação 

Nacional de Psicólogues Trans (ANP Trans), membre graduande 

da WPATH - World Professional Association for Transgender 

Health, participante do GT de Gênero e Sexualidades da 

Comissão de Direitos Humanos e Políticas Públicas do CRP-SP 

e coordenadorie (voluntárie) do Eixo de Psicologia do Projeto 

Sobreviver. Pesquisa sobre transvestigeneridade autonomamente 



 

          157 

 

desde 2017 e transforma parte dos conteúdos acadêmicos encontrados em conteúdos 

acessíveis através do Instagram (@mardemar.nb)  desde 2019. E-mail: 

contato.mardemar@gmail.com 

 

 

MAX VILLAS BÔAS COSTA RIBEIRO: Max Villas Bôas 

Costa Ribeiro nasceu em 2003. Ingressou em um curso de 

licenciatura de história esse ano. Em sua produção artística ele 

usa principalmente pintura, desenho e colagem. E no seu 

trabalho busca representar experiências subjetivas dentro de 

uma cultura corporal patriarcal cisheteronormativa criando 

imagens de corpas tranviadas. email: maxvbcr@gmail.com 

 

MIKA KALIANDREA: Meu nome é Lian Hernandez, porém 

meu nome artístico é Mika Kaliandrea. Sou transmasculine, 

indígena, filhe de um peruano com uma mineira. Sou multiartiste 

tenho obras tanto nas artes visuais quanto na música, que ao 

longo de minha vida estiveram em alternância e ao mesmo 

tempo. Desenho desde meus 10 anos, me especializei em um 

curso de manga e mais tarde em uma graduação não concluída 

de Artes Visuais. Entre inspirações súbitas e períodos sem 

produzir 

 

NICOLAS VASCONCELOS: Nicolas Vasconcelos, 27 anos, 

nascido no estado do Piauí e hoje em dia morando em Belo 

Horizonte – MG. Estudante de medicina veterinária e nas horas 

vagas gosto de escrever poemas, fazer alguns desenhos e cantar. 

 

mailto:contato.mardemar@gmail.com
mailto:maxvbcr@gmail.com


 

          158 

 

OLLIE BARBIERI: Sou Ollie Barbieri, 29 anos, designer e 

ilustrador, homem trans e bissexual. Nascido e criado na periferia 

da zona oeste do Rio de Janeiro e há alguns anos troquei a 

movimentação da capital carioca por Curitiba. Graduando em Artes 

Visuais pela Universidade Estadual do Paraná e graduando em 

Marketing Digital pela UNINTER. Autodidata, super nerd e 

aficionado por aprender coisas novas e experimentação artística. 

Meus hobbies vão desde fazer crochê até encarar as montanhas no 

rapel. Nas horas vagas pratico a arte da palhaçaria, como doutor 

palhaço voluntário em hospitais. 

 

SAMUEL BITTAR: Para as instituições corpóreas: estudante de 

psicologia e filosofia, membro da coordenação da ABRAPSO 

núcleo baixada santista e membro do Centro Acadêmico 

C.E.C.C.S. (Psicologia-UNISANTOS). Criador de conteúdo 

antiproibicionista, socialista libertário e filosófico no canal do 

YouTube “Biinab”. 

Para corpos em movimento: anarquista especifista 013, escuta 

músicas pop dos anos 80, grunge e ecleticidades brasileiras na mesma playlist, e 

dedicado maçonheiro. De-nominado esquisito, depressivo-ansioso, transgênero e 

introvertido. Autonomeado apaixonado pela transdisciplinariedade, pela estética da 

existência e por este mundo fascinantemente horrível. 

(Talvez esta descrição esteja um dia desatualizada. Espero.) 

 

SKA BATISTA: Ska Batista, b. 1987, Anápolis - GO, cursou 

Fotografia no Instituto Português de Fotografia de Lisboa entre 

os anos de 2014 e 2016, atualmente cursa Fotografia na 

Universidade Lusófona em Lisboa. Seu trabalho envolve 

características de Street Photography e carrega um tom 

experimental que mesmo não se enquadrando à um estilo 



 

          159 

 

específico é possível identificar nas suas obras assuntos e recursos recorrentes, 

nomeadamente os recursos de colagem, sobreposição, conurbação de informações e 

imagens, exploradas através de fotografias, vídeos e intervenções nos mesmos. Ska 

percorre temáticas que trazem uma inquietação sobre o pertencer e não pertencer, sobre 

ser estrangeira na sua própria casa – “Estou estrangeire de mim mesma.” Insta: ska_eska 

 

 

THÁRCILO LUIZ: Thárcilo Luiz, 25 anos, homem trans, 

bissexual, estudante de psicologia na UFRJ. Coordenador da 

Revista Estudos Transviades. Acha que escreve poesia e outras 

coisas e gosta de se aventurar nas artes visuais 

 

 

THOMAS ARGOS: Me chamo Thomas Argos, tenho 26 anos, 

sou de Goiânia-GO, mas atualmente moro no Rio de  Janeiro-RJ. 

Sou multiartista. Escrevo desde que me entendo por gente. De 

cartas de amor para familiares até meu olhar de criança de 8 anos 

sobre o mundo. Quando entendi quem eu era e como gostaria 

que as pessoas me vissem, minha escrita mudou para um grito 

que eu reprimia por anos. Gritei em eventos artísticos sobre o 

meu corpo e sua liberdade de ir e vir durante 5 anos. Escrevo poesias, contos, e há 

alguns anos venho transformando alguns desses textos em roteiros. Ainda ando 

escrevendo sobre o meu corpo, mas tenho parado cada vez mais para observar a vida e 

animar em duas dimensões o cotidiano que é nosso. Sou formado no curso técnico de 

ilustração vetorial e animação 2D (Escola Saga). E atualmente faço o curso Game Art 

(Oi Kabum). Trabalho como ilustrador e animador freelancer desde 2019. 

 

 

 



 

          160 

 

 

THALES GABRIEL TRINDADE DE MOURA: Homem 

trans. Graduado e Mestre em Letras pela UFSJ. Pós-graduado 

em Didática e trabalho docente pelo IFMG – Campus São João 

del-Rei. Doutorando em Teoria da Literatura e Literatura 

Comparada pela UFMG. Autor da zine Como míseros animais 

que rastejam no chão (2019). 

 

VITOR FERNANDES: Natural de Sete Lagoas, Minas Gerais, 

Vitor Fernandes - Torugo - tem 24 anos, homem trans, Artista 

Gráfico graduando pela EBA-UFMG e pesquisador de 

masculinidades. Insta e portfólio online @trans.cendete 

 

 

 

 

 


	MÃO-BOBA
	Alcan
	[aviso de gatilho: assédio/transfobia]
	Kai abriu espaço no nosso grupo de dançarinos. A bicha mais próxima jogou um beijinho no ar para mim. Ela era belíssima. Kai, do meu outro lado, não parava de me lançar sorrisinhos. Tomei um gole do meu kit. Era só uma festa, uma noite de tantas, conh...
	RONDINELLI, Rosely. O conceito de documento arquivístico frente à realidade digital: uma revisitação necessária.Universidade Federal Fluminense, Niterói, 2011. Disponível em: <https://www.siarq.unicamp.br/siarq/images/siarq/publicacoes/preservacao_dig...

